# HVMANAE

NATVRÆ IES VSona, five

CHRISTI.

THEOLOGICA E Tima, Secletides
Scholastica disputatio.

AD ILLVSTRISSIMOS ET
Potentissimos Principes, & Magnificos Ciuitatum Imperij Germanici Magistratus Euangelicam
Religionem amplexos.

AVCT ORE ANTONIO

SADEELE.

er olim Na- Orat de

Excudebat IOAN. LE PREVX.
M.D.LXXXVIIL



# MANIAE

VR ELES

P C C C C C E E T

STRISSIMOS ET.

ALLO SHOTZA . BEOT

IR S D R G A .

ananoi ida 📜

JAKKA AGG



# ILLVSTRISSIMIS POTENTISSIMIS ET CLEMENTISSIMISPRINcipibus: Magnificis Dominis, Consulibus, caterisque Magistratibus Inclytarum Germaniæ civitatum, puram & synceram Euangelij Chri stireligione amplexis: Salutem per eundem lesum Christum Dominu & Deum nostrum.

LLVSTRISSIMI & Clementissimi Principes, Magnifici Domini, Quod elegater olim Na- Orat de zianzenus dixit : Etiam Cathed.

extincta flamma carbones molestos esse: Id in veteres hæreticos aptissimè quadrare potest, cos præsertim, qui duarum in Iesu Christo naturarum veritaté euertere sut conati. Etsi enim Arrii, Eutychetis & consimilium ve-

erum harericorum flammam, qua priscis remporibus, vniuersa propemodum Ecclesia conflagrauit, pij summo labore, maximáque diligentia iampridem extinxerunt:tanta tamen fuit Satana altutia, vt ex Arrianis atque Eurychianis carbonibus, nouas Ecclesia molestias crearit: veterum quidem hæreticorum les ex conominibus suppressis, ar iis ipsis cone singula persequamur, ecquis vnquam satis mirabitur, communem bek allum humanæ falutis hostem, in strate, ais, facrofancto ac reverendo Conz Dodeel, as minica mysterio insidias collocasden weet fe, ve humanæ naturæ Christi ve-Moleculare ritatem nobis, nihil tale cogitantibus , eriperet ? Testimonio est Ecclesiz Romanz commentum de Transsubstantiatione: que cum sub nudis vanisque panis : accidentibus, iubeat nos quærere corpus & sanguinem Ielu Christi, sine figura, sine quantitate, fine yeris proprissque

dimensionibus : corpus , inquam, quod nec aspectabile sit, nec contrectabile, sed simul fit in calo & in terris, adeoque in terrarum innumerabilibus locis: mhil aliud profecto quam corpus fine corpore, & sanguinem sine sanguine nobis proponit. Sunt & alij qui in hoc ipfo mysterio, repudiara Transsubstantiatione, retentaque panis substantia, nihilominus, vt veram & (vt illi quidem loquuntur) realem veri & realis corporis Christi præsentiem in pane constituent, excogirarunt dogma de Omniprasentia corporis Christi: quod quidem eò spectat, vt humana Christi natura suis prædita dimensionibus, simul sit vbique prafens, nullo loco, nullisque dimensionibus circunscripta : ac proinde jam non fit humana natura. Priores quidem illinempe Pontificij contendunt, corpus Chrsti sub accidentibus panis delitescens, este simul pluribus in locis, vi miraculi. Posteriores autem affirmant,

J.iij.

corpus Christi esfe vbique perfens, modo Maiestatis: Sed neutri animadnertunt, non amplius effe verum corpus, quod aliquo modo factu est non veru corpus. Sic exultat Sata, dum sub inant fallaciú diftinctionum fpectro, fine fuum fibi videtur affecutus. Itaque postquam illi fanctissimis Ecclefix Christianz de Christo vero Deo, & vero homine symbolis affentienres, Entycherem anathemate damnarunt : euestigio, duobus illis dogmatibus propositis, quam damnarunt , eam imprudentes confirmant fententiam. Ex quofactum eft, vt ilde errores, mutatis nominibus repoliti,& (vr ad Nazianzenum redeamus) moleftifimi vererum hæreticorum carbones nouis flabellis accenfi, in flammas longe triftiffimas eruperint. Itaq; cum de præcipuis aliquot Christianæ religionis capitibus, ia à nobis Theologice & Scholastice disputatum sit: hæc quæltio dignissima visa est, quæ methodo à nobis instituta diligenter & accurate tractaretur: collectis & in The-

#### EPISTOLSAT

Theologicz disputationis methodo redactis iis omnibus, quz antehaccopiosissime & granissime à viris doctif-simis coscripta ad nos peruenerut. Va auté nostrum institutu facilius intelligatur, rotă hanc quzstione tribus Dissiputationibus Theologicis compres hédemus, quarum primă nuc propognimus: De veritate humane natura Christi, tanquă aliatu fundamentum.

Sequetur altera disputatio, De Spin rituali manducatione corporis Chris fti,ad quam fpectat fanctiffimum Cœnæ Dominicæ mysterium: vt om nes intelligant, quanta fit ipfius mysterit digmtas, quot fractus, & quam noftra faluti necessarii inde percipiantur: ac proinde quanta cum reuerentia no bis sit ad sacram Domini Conamaccedendum. Terria erit, De Sacramentali manducatione corporis Christis vbi de vera præsentia corporis Christi in facra Domini Cona differemus, aduersus Pontificiam Transsubstantiationem: necnon aduersus crassam illam, quam nonnulli iam inducunt

# EDISTOUA.

corporis Christiin pane præsentiani. Nuncigitur, ex ordine nobis proposito,dogma de Omnipræfentia corpoporis Christi excutiendum suscepimus.Sed antequa pleno gradu ad rem ipfam accedamus,pios & Christianos Lectores velim admonitos : nobis fet Sodai. propositum esse ita de re ipsa agere, & ipsum vel Omniprzsentiz, vel Vbiquitatis dogma refellere, vt de nemi) ne sententia feramus. Nec enim sum nescius, quedam in doctissimorum Wirorum, & przelare de Christiana Ecclefia meritorum, fcriptis occurrere, quibus fortè videri possit ista Omnipræletia stabiliri. Sed (licet suos neuos habeant etia dodiffimi)quia non poffum animum inducere, vt credam, tantis viris (quorum ego soleo & do-Arinam admirari & reuereri memoriam) ea vnquam probari potuisse, quæ ex isto dogmate consequentur: ideireo sie ego quidem corum scripta interpretor, ve siquando corpus Omnipræsens dixerunt, perinde fit. ac fi dixissent : Corpus eius qui est Omni-

himes ut bro

Omnipræsens. Arque id libentiùs facio, tum quòd extant in ipsis corundem scriptis pleraque minimè aliena ab hac nostra interpretatione, tum quia nonnunquam veteres ipsos ita locutos comperio, vt in hac quastione Concreta pro Ta ag Abstractis, & vicissim Abstracta pro Concretis vsurparint : quorum piæ menti fauere præstabilius est, quam minus commode explicatam fententiam exagitare. Quod si qui sint, quibus minus placeat ciusmodi interpretatio, peto ab illis hanc veniam, vt dummodò nulla me hominum auctoritas à finibus scripturæ diuellat, paciantur me piè de piis ac præclaris viris, quoad eius fieti poterit, sentire. Sed si qui nostræ sententiæ iniquiores, eam scriptis redarguendam susceperint, rogatos illos velim, vt moderate fine couitiis, & hac eadem methodo nobiscum agant, vt argumentis hoc modo inter se oppositis veritas facilius elucescar.

corporis Christiin pane præsentiani. Nuncigitur, ex ordine nobis proposito,dogma de Omnipræsentia corpoporis Christi excutiendum suscepimus Sed antequa pleno gradu ad rem ipfam accedamus,pios & Christianos Lectores velim admonitos : nobis propolitum elle ita de re ipla agere, & ipsum vel Omniprzsentiz, vel Vbiquitatis dogma refellere, vt de nemi) ne sententia feramus. Nec enim som nescius, quadam in doctissimorum Let virorum, & przelare de Christiana Ex del Leclefia meritorum, fcriptis occurrere, quibus forte videri possit ista Omnipræletia stabiliri. Sed (licet fuos neuos habeant etia dodiffimi)quia non poffum animum inducere, vt credam, tantis viris (quorum ego soleo & do-Arinam admirari & reuereri memoriam) ea vnquam probari potuisse, quæ ex isto dogmate consequentur: ideirco fic ego quidem corum feripta interpretor, ve siquando corpus Omnipræsens dixerunt, perinde sit ac fi dixissent : Corpus eius qui est Omni-

time coupling

himes ut 12a

he intelliger

posis.

Omnipræsens. Arque id libentiùs facio, tum quòd extant in ipsis corundem scriptis pleraque minimè aliena ab hac nostra interpretatione, tum quia nonnunquam veteres ipsos ita locutos comperio, vt in hac quastione Concreta pro It as Abstractis, & vicisim Abstracta pro Concretis vsurparint : quorum piæ menti fauere præstabilius est, quam minus commode explicatam fententiam exagitare. Quod si qui sint, quibus minus placeat ciusmodi interpretatio, peto ab illis hanc veniam, vt dummodò nulla me hominum auctoritas à finibus scripturæ diuellat, paciantur me piè de piis ac præclaris viris, quoad eius fieti poterit, sentire. Sed si qui nostræ sententiæ iniquiores, eam scriptis redarguendam susceperint, rogatos illos velim, vt moderate fine couitiis, & hac eadem methodo nobiscum agant, ve argumentis hoc modo inter se oppositis veritas faciliùs elucescar.

Cont. lit. Petil. l. 2. c.

Etenim vt eos omnes qui in afiis fcientiis versantur,ita maxime Theologos oportet esse (vtendum est enim Augustini verbis) no maledicos conuitiatores, sed veredicos disputatores. Omnino quod ad nos attinet, dentatas illas & felle potius quam atraméto exaratas chartas, vt principio, quu in Theologicarum & Scholasticaru disputationum carceres ingrederemur, professi sumus, ita nunc profitemur, plane nos effe neglecturos. Sumus enim ab illo ipfo Augustino admoniti, cos quibus placet istud altercandi potius quam disserendi genus, esse renciendos: quippe non documentoru pondere vrgentes, sed maledictorum leuitate criminantes:inquit idem Augustinus.

Cont. Cref. Gram.l. 1. cap.1.

すずずらからまれるとので

Vos autem Illustrissimi ac potentissimi Principes: vósque magnisici ciuitatum inclytarum Magistratus, obtestor, per sanctissimum summéque reuerendű illius nomé, de quo tota hæc à nobis suscepta est disputatio, qui verè θεάνθρωπος, Deus conspicuus factus

dus in carne, iustificatus in spiritu, conspectus ab Angelis, prædicatus Gentibus, cui in mundo fides habita, & qui sursum in gloriam receptus est (inquit Apostolus) Vos inqua omnes obteftor, vt pro fimma vestra pietate, vestroque Euangehez veritatis longè lateque propagandæstudio, infælicissimam hanc controuersiam, placida, moderata, fraternáque collocutione, arque, vt Græci dicere folent, ou grinoes + dirimatis: & gravissima illa incommoda quæ ex hoc Vbiquitatis dogmate consequentur, & quæ vos ipsi, ve confido, perhorrescris, ex florentissimarum Ecclesiarum vestrarum finibus exterminata effe jubeatis. Date hoc Illustrissimi & Potentissimi Principes, per fanctissimű lesu Christi nomen, date hoc paci Ecclesia, atque hane confolatione innumerabilium hominum, religionem verè Christianamex animo profitentium gemitibus concedite: & telum quod communes Ecclesiæ reformatæ aduersarii, nempe Pontificii, in nos, quotidia-

francis Colle

nis scripțis, sane quam arroganter in-

tentant, ex ipforum manibus excutite. Date hoc piis Serenissimi Nauarrorum Regis Henrici precibus, ac poltulatis zquissimis qui legatione ad vos, anno superiore, data opera, missa, vehementer illam collocutionem & congressum à vobis pro sua pietate, & optimo constantissimoque in Gallicas Ecclesias studio postulauit. De famolo libello edi- Neque vestram Clementia quorundam maleuolorum scripta remoren-Incendium tur, qui iniquissime& indignissime, atque adeò aliter quam de tanti Regis gis Nauarri, Maiestate & pietate, vel loqui, vel scribere fas fuit, sanctissimu eius confilium calumniari, & scriptis exagitafam, nuper re, nuper admodum coperut, ad ceradmodi ad tam Religionis & Reipublicæ Christianæ conturbationem comparatis. Denique nostra tenuitatis laborem hunc, non contendendi, (coram Deo teste loquimur,) sed solius veritatis confirmanda gratia susceptum, vobisque sumisse ac reuerenter oblatu recipere, & zqui bonique consulere

digne-

dito hac infcriptione, Caluinifticu. De Relegatione apud quofdă Imperij gionis ac Reip. conturbatione comparata. dignemini: quo quidem ego, tanqua monimento, vobis Illustrissimis Principibus, & Magnisicis Magistratibus, ipsíque Ecclessa Christiana, posteris denique omnibus testatum esse volui: me ex corum esse numero, qui Ecclessa tot hodie dissidis vexata conditionem, ex animo, nec sine gemitu deplorantes, pacem ei & traquillitatem, sanctamque piorum omnium concordiam, totis animis expetunt, eamque votis assiduis à Domino precantur.

E

Valete Illustrissimi & Potentissimi Principes, Magnificique Ciuitatum Proceres. Ex museo nostro Calend. Martiis M. D. LXXXV.

Illustrissimæ Celsitudinis & Magnificentiæ vestræstudiosissimus

ANT. SADEEL.

Mithie ushin memorabihs fententin (de dina 8,5% men Batura in Gro amona pigniberiter mirabih & mirabihter pigabri) guid exordium Sadeelis Sabet, Valde nobis approbatur. Sed grad ex Hispiria pie adfertir sig artila (ir videling apid Sodelen p. 154. (C) matghi it new nostrilin negatif ungline. His vertang drapet protonic future disputationing cine for at nos keeper den groverfram. Exerced est is vioxuperes. Haty à Sadeck à Vere franc

# DISPUTATIO THEO

LOGICA SCHO-ET LASTICA:

DE VERITATE HVMANAE natura Iefu Christi.

#### GAP. I.



T de re ipla ex methodi noftræ ratione atque ordine difseramus. Primum nostram proponemus, deinde contrariam audiemus fententiam. fententia

a) Credimus in ima persona, qua est lesus Chri- Ecclesia reflus, humanam naturam a hope affumptam, cum formata, de ipso doy winseparabiliter or inconfuse unitam effe, saluis verinfg, natura proprietatibus 1 pfamque naturam humanam fummis & incomprebesibilibus donis exornatam esse, quatenus ipsius in natura effentia ferre poteft. Quam fidei pro- tantin ment fellionem ex certifimis Scriptura tellimo- nen fact on niis depromptam, pij maiores nostri hacte- fra lentia o

ra Christi.

THE PARTY EMENDED

TO SHADE in the state

1

Gentia Vivigications DE VERITATE ntis ediderunt. At corum qui dogma de Omniprafentia carnis Christi tuentur, fentroverful rentia est bummodi. Duas in Christo natur ratitaperfonaliter unitaseffe, ut dinina natura Eorum fendet, humana verò accipiat, & ,vi huius hypostativentia qui ca unionis, dinina natura fuas proprietates realieventur doter humana natura comunicanerit, ades ve Chrigma de Omftus, non tantum fecundum dininam, fed eti um feniprafentia corporas Chri cundu n humanam naturam sit omnipresens, & vbique:neque tamen propierea natimas ipsas effe confufas, fed distinct as manere veriufque natura proprietates, quia bec unio hypostatica facta est sernatis veriusque nature proprietatibus. Has est illorum sentétia, quantum colligere potui ex variis eoru scriptis, qui de hoc argumento Explicação scripferunt. Hanc autem sic explicat: Corpus dogmatis de Omnipre-Christi considerari tribus modis. Primus fentia. modus est naturalis: Secundus glorificationis: Tertius maieltatis, propter vnionem hypostaticam. Iuxta superiores modos adhibét lequentes distinctiones, quibus conantur amouere repugnantiam à suo dogmate, quam nos illis-constanter obiicimus. Et hac in parte est anun totius disputationis. Reamet Sade Per fe, &, ear ando. undos gliterois 2. To eval, & to exer. waris touti שנים נפיי, & , נישוף שנים. et distriction 3. Ктисть, &, зенов. wife nother 5. Per apparitionem, & per disparitionem. Per abdicationem. Naturaliter, & Personaliter, fiue p er oidamentie wisher fenterfie and vertem Dei: cin reching explicants & facility mitallipants districtiones wither et nea faria a arbis and brank. Quand grimo do fat mostrong Theologof priple testant

# HVM. NATURE CHRISTI.

novomias vnionis.

8. Modo maiestaris.

Harum & confimilium distinction u præfidio, fperant suam sententiam in tuto collocatam esse, adeò ve nullis incommodis conflictari possir. Status igitur quastionis & 70 2464-To Carrendor eft: An, vi vnionis hypofta- utvor butica natura humana Christi acceperit reali- infce Mifbinter à hoye proprietates dining nature, & tationis. imprimis Omnipræsentiam:atque ita,vt humana Christi natura, que in se finita est, fir etiam simul infinita, propter vnionem hypostaticam.Illi aiunt:nos negamus.



CAP. II.



VI A omnis vera negotiatio à Loci Scri-Cha vera affirmatione pedet , ia au- peura, fundiamus Scriptura que certiffi- damentum ma eftregula veriratis: ve ab ea fequenti dediscamus, quidna verè affirma- monffration

Ioan.L. Con

re, & verè negare de tato mysterio possimus: Verbum caro factum eft. Que verbanon fignificant, ipfam naturam To Noys effe conuersam in carnem: vel naturam carnis esse conversam in Verbum, sed veram carnem, a vox atento hoc est, veram hominis naturam esse assum-cina ptamà Verbo; quemadmodum maiores no- le 2 Atri orthodoxi, freti clariffimis Scriptura te- Sie 444 stimoniis, intellexerunt.

Vidis Rom 1. 5x milione gol. 4. Ex girly & efe Symanita Sie D. Attana is in symbolo deferible to of mine Yere of orthodoxe

coloris collising, cire (big in Eceta brucky stabil) planificate esse extra Veries qual ait his April good for Some teste cath for extra DE VERITATE Captivam terris notice extra extra per superfacting profession as a firm bomo Christus lesus. a state of hominus Times Aposto Heb.2. Non affumpfit Angelos , fed affumpfit fementin Abraha, quate debuit per omnia fimilis fratribus fieri. Huc spectant loci prophetici de Mesha filio Danidis pallimextantes. Quemadmodum igicur pueri comunicauerunt carni & fanguini: fimiliter (ipfe Christus) parisceps fuelus is communicauit, et per mortem deftheret eum qui morte habet imperium, &c. ... Tefur proficiebat fapientia, & ftatuta. Item: Luc. 2. Puerulus crescebat & corroborabatur fpititu,im-Ibid. plebaturque fapietia. Hæc enim vis Græci vocabuli - Asperdoor, quam nonnulli parum atrendences, locum hunc corruperum, & progressus illos quos Christus verè fecisse à Luca comemoratur, in nudu aliquod spectrum converterunt: quod ablit à pirs & Orthodo xis omnibus fidem Euangelica marrarioni habeneibus. Hue perfinent que pallim in

Vide hist

Christi pertinent. Ex quibus omnibus sequitur, corpus Christi esse verum corpus, ac prosende esse circumscriptum, & præditum suis dimensionibus. Non est igitur voique. I Item dicitur Christus ex asiis locis discedens, ad alia loca accessiffe, dicitur etiam adfuise, & absuise, vt, Gandeo quod ibi non suerim:

que, citra vllam controuerfiam, secundum ipsius corpus intelligenda sunt. Quare cor-

Euangelio occurrut de filio hominis : atque omnino qua ad historiam vita, & mortis

Marc.6. Ioan. II.

# HVM. NATURAL CHRISTI. 5

pus Christinon est vbiques

Pauperes semper habebitis va biscum, me autem non semper habebitis: (nempe secundum humanam naturam.) Corpus igitur Christi non est voique.

Exy à Patre & veni in mundum : & rursus relinque mundum , & prosiciscor ad patrem. (Quod posterius de præsentia corporis sacile intellexerunt Apostoli. Sic enim respondent : Ecce nune a verte loqueris.) Corpus igitur Christi non est voique.

Nune non amplius fum in mundo ( videlicet fecundum corpus.)

ur celos.

Sieffet in terra, non effet facerdos.

. Quare corpus Christi non est vbique

offanon haber, seur videre mam spiritus carrem of offanon haber, seur videris merhabere. Ergo corpus Christig etiam glorisicatum, est vesu corpus, suisque dimensionibus præditum.

Aftendo ad patrem meum & patrem vefirum, Deum meum, & Deum vestrum. Proficifeor vevobis parem locum: & postquam profestus
faero, & parauero vobis locum, rurs u veniam &
vos assumam. V olo ve vbi sum ego, & illi sint mecum. Sequitur agnum quocunque ierit. Ex quibus esticitur corpus Christi, etiam postresurrectionem & glorificationem, esse in loeo, nec enim sideles in vita æterna vbique sujuri sunt.

Matth.26.

Ioan. 16.

Ioan .17.

Heb. 4.

Heb. 8.

Luc. 24.

loan. 20.

Ioan. 17. Apoc. 14.

A.iij.

Transformabit corpus nostrum bumile, ut conforme fiat corporispfius gloriofo. Ergo, gloriofum Christi corpus, est vetu corpus, fuisque dimensionibus præditum. Nec enim post rofurrectionem corpora nostra futura funt vbique prælentia.

Matthas.

Quaritis Ichum crucifixum: Non eft hic. Videte locum vbi iacebat. Ergo gloriosum Christi corpus non est vbique. Alioqui corpus refurrexisset, & fuisset in sepulchro simuliquod valde repugnat. Item:ergo præfentia corporis Christi est visibilis : Sic enim Angelus: Non eft bic, videte: vt etiam Ioan. 20. Contrectate me & videte. Ité: Oftendit eis manus acpedes. Et Act.I. Seipsum prasentem exhibuis vium, postqua passus est, ab ipsis visus, &c. Recessit ab eis, & ferebatur in cali, disy an dund, fignificans Christum diffunctum locorum internallo, nempe secundum corpus. Quare sorpus Christi gloriosum non est vbique.

AC. 3. loci Altor 3. in verbo डिंद्द्यक्या,

1 Luc. 24.

AC.I.

refellitur.

Quem oportet calum capere vique adtempus restitutionis omnium (Sigada):hocest,oportet ve calum capiat Christum: nempe secundum humanam eius natura. Ac proinde corpus Christi etiam gloriosum, non est vbique. Hac est enim significatio verbi d'Eada. Vt alibi dicitur, avango eic ap vium eic Tov upasa Illa autem interpretatio qua dicitut à nonnullis corpus Christi capere cælum, non autem cœlum capere corpus, est plane deu-525, propriamque vocabulorum ac phrafewn

# HVM. NATVRÆ CHRISTI. 7

seen significationem euertit. Ne vrgeam hac verba: V sque ad tempora restitutionis corum omnium que Deus locutus est inquit,

lesiu qui sursum receptus est à vobis in calum, Act.i.
sic veniet quemadmodum vidistis eum presiciscentem in calum.

Marth 24.

L.Thef.I.

I. Corr.II.

MANNEY YE

2. Cor.T.

in the mone

Phil.L.

Videbunt filium hominis venientem in nubi-

Expectare è calis Iesum filium ipsius, quem excitauit à mortuis.

Annunciabitis mortem Domini done c veniet. Habitantes in corpore, peregrinamur à Domino: per fidem enim incedimus, & non per speciem. Malumus peregrinari à corp re, & ire habitatur ad Dominum. Cupio dissolui, & esse cu Christo. Quare corpus Christi gloriosum verum est & visibile corpus, cuius præsentia in terris ante nouissimum diem expectanda non est.

Dominus cu voce Archaveli descelet de cale. 1. Thest 4.
Rapiemur in nubes obu sam D mino. Ibid.

Corpus igitur Christi gloriosum, est verum ac visibile corpus, ac proinde circumscriptum, quando quidem ascendere, abesse, adesse, & catera eiusinodi, de illo ipso corpore dicuntur. Quare corpus Christi non est voique.

ltaque propositis superioribus Scriptura locis (quibus addi possunt plerique alij consimiles) sam ipsi sontes aperti sunt, à quibus manat veritas Theologica demonstrationis.

Aiiij.

# 8 TELDE VERITATE

negata propenatuy.

N atura Nogate demonstratiomis paucis exponisur.

mano?

Vr autem sequens disputatio sit magis perfoicua:quandoquidem nos oppugnamus affirmatum illud dogme , de Omnipræsentia Cor inhac & Vbiquitate corporis Christi: Visum est, diffutatione illi oponere demonstrationem negatam, demonstratio ve vis ipsius avridiores magis elucescat. Atque vi nostra demonstratjo faciliùs intelligatur, petoà piis adolescéribus Sacræ Theologiz candidatis, vt ne grauentur memoria repetere, que ab iplo ngon waydeias, leu, imshune, de Negatis demonstrationibus didicernnt, Nam cum affirmatio fit menfura negationis, operapretium est in Negata Demonstratione inesse affirmationem, ex qua necessario negatio que demonstranda est consequatur. Nos cam affirmationem ex natura subiecti petemus, ita postulante natura huiusce demonstrationis. Hæc sit igitur noftra & Gagic ex superioribus Scriptura locis collecta.

A'moder Eis negata.

Nullum corpus, quod sit verè, & essentialiter humanum corpus, & quod in Scriptura, dicitur verè accedere ad locum, esse in loco, discedere à loco, esse palpabile & visibile, parne & offibus præditum, cui, post mortuorum resurrectionem, corpora nostra furura funt conformia: Nullum, inquam, corpus,quod est eiusmodi, potest, secundum ven ritatem Scriptura, else omnipræsens, sue v-, bique (Corpus Christi est yerè & essentialiter

# HVM. NATVRÆ CHRISTI.

ter humanum corpus, & dicitur in Scriptura # verè accedere ad locum, esse in loco, discede-" re à loco, esse palpabile & visibile, carne, &" offibus præditum, cui, post mortuorum re-# surrectionem, corpora nostra futura sunt " conformia.

Quare corpus Christi non potest, secundum veritatem Scriptura, esse omnipotens,

fine vbique.

Hec demonstratio non tantum negat, o TI Hec demonstratio non tantum negat, or superioris tionis: nempe veram affirmationem, ex qua nis. pendet veritas huiusce negationis. Etenim omnia illa ad In quæ dicuntur per se de corpore, efficient if avayune, corpus elle finitu & circumscriptu, ac proinde non infinitum, nec omnipræsens. Arque ita postquam nobis comparauimus veru attributum subie-Ci, facile depellimus ad soc illud quod falsò & perperam de subiecto dicebatur: cui, cum non modo non conueniat, sed ctiam plane post diffurepugnet , efficitur, nostram hanc negatio- tationem xanem esse verissimam , qua dicimus: Corpus табиная Christinon effe omniprasens, sine vbique, id alw sequiquod grat demon strandum.

Explicatio

CAPVT III.

A M persequamur disputationem ava- prasentia sionevasente, & dogma illud, de om-

tur disputatio avaousvasixnadnerfus dogma Omniue Vbiquinipræsentia & Vbiquitate corporis incom+ modis obruamus.

#### ARGVMENTVM I.

Quicquid of omniprafens, sue, vbique, est infinitum, increatum, aternum, incomprehensibiles hocest, uno verba, est Deus. Corpus Christinon oft infinitum, increatum, eternum, incomprehenfibile, hoc eft, uno verbo, non eft Dens.

Quare corpus Christinon est omnipresens, f-

ue, vbique.

Confirmatio argumenti.

Maiorem propositionem ira probamus, fuperioris | Quicquid est omnipræsens & vbique, id calum & terra implet. Arqui hoc Deus ranqua libi propriu vendicat apud Prophera his ver-

Ierem. 23. bis: Nonne ego calu & terra impleotinquit Daminus. Item qui affirmant omnipræsentiam corporis Christi, id dicunt fieri vi vnionis

hypoltatica To hors; ed quad à hiros (inquiunt) communicat corpori suam omnipresentiam. At Omnipræsentia, fiue Vbiquitas TE Aoys non potelt separari ab æternitate iplius xogs. Nam, quia divina natura eft fimplicissima , ideireo proprietates diuina effentiæ, quæ funt ipla effentia, funt indivifibiles. Rece enim lot mes aternitatem cu omnipotentia coniunxit. Qui eft,qui evat,& qui denturus eft, ile omnipatens, inquit. Ex quo

Apoc.I.

fir, vt fi Omnipræsentiam & Vbiquitatems λόγος communicauit corpori, necessario cómunicauerit etjam aternitarem. Consequés

illi

illi ipsi agnoscunt falsum esse: idem ergo de antecedente fateantur necesse est. Enimuerò aut actu duplex est.omnipræsentia Christi(quod absit vt dicamus, ne sint duo omnipræsentes) aut si corpus Christi est omniprælens, vna eadémque Omniprælentia, qua à xò205 est omnipræsens, sequitur hocabsurdiffimum, corpus Christi esse Deum. Dices, corpusesse oranipræsens, non essentialiter, sed communicatiue. At ego sic vrgeo; Corpus igitur est Deus communicatiue. Quod li communicatiue non est Deus, non est igitur communicatiue omnipræsens, idq; propter simplicissimam Deitatis essentiam, vt dictum est. Nam & x6205 est omnipræsens, quia est oposoros Patri, hoc est : quia est Deus.

bique vt sit extra locum, & loca omnia contineat. Sed quicquid ita est extra locum, est etiam/extra tempus. Quanquam enim tes creatæ non vno modo dicuntur esse in loco, tamen nihil est creatum, quod non habeat sum vbi: a quod increatum est, est extra tempus. Item: Repugnat aliquid dici ex parte infinitum, ex, ex parte sinitum (si vocabula illa propriè vsurpamus). Itaque si corpus Christi est vbique loca omnia continens, est igitur æternum, a omnia tempora continet. a sivator. Nam quod nonnulli

negant, id quod omnipræsens est, esse vbiq;, & esse infinitum: nihil est aliud, quam, non solum res illas de quibus agitur, sed ipsa etiam rerum vocabula peruertere. Miror igitur istos qui quod finitum est, nempe corpus Christi, velint esse infinitum (quicquid tandem prætexant) & tamen quod infinitum est, (cuiusmodi est Omnipræsentia, & Vbiquitas) nolint infinitum esse.

Respons ad Superius aryum.resusa-

At illi, vt se ex huius argumenti laqueis, si fieri possit, expediant, ita respondent: aternitatem & immensitatem habitare quidem in humana natura, sed non exercre peculiares pro se crepperat in humana natura, & per humanam naturam, id quod faciunt reliqua Deitatis attributa. Rursus sic distingunt. Idiomata Deitatis absolute in sesen distincta: Sed quando Deitatis essentia ad ercaturas resertur, &, vt loquuntur Scholastici, Ad Extra consideratur, in ea relatione, seu consideratione, aliquam quasi distinctionem inter essentiam & attributa cius, docendi & discedi causa, cogitari.

De Divinis Attributis.

Hæcilli: quæ quide nihil alind sunt quam obscura verborum inuolucra. Verum enimverò nihil promouent: quadoquidem semper manet superior disticultas; Videlicet:
cur ærernitas no exerat suas creso eias, si reliqua attributa Deitatis suas creso eias exerunt.

Itaque

# HVM: NATVRÆ CHRISTI. 12

leaque sequerentur grauissima hæe incommodardeitatem esse dinisibilem: itémque, vnionem hypostaticam non ex aquo factam te fuiffe respectu attributorum deitatis, ac pro-1c indenon elle perfectam vnionem, quæ om-10 nia absit vt dicamus. Quia verò Deus est actus puriffimus, certe despena aternitatis eft, aternum effe : crippera immensitatis eft. immensem effe : erippea omniprælentiæ eft, omnipræsentem esle, non autem aliquid aliud'à se ipso, vel æternum, vel immensum, velomnipræsens facere. Sic enim nec æternus, nec immensus, nec omnipræsens effet. Estautem omnipræsens, quia est immensus & æternus.

Quod arrinet ad illam, quam vocant, qua- De quafi difidiffinctionem, & quam dicunt se docen- finctione di ac discendi causa cogitare, ne hoc qui- ponunt Omdemiquali remedio, causam illam suam niprasentie de reali proprietatum communicatione vl- parroni. lo modo subleuant. Nam quaso, quid significar vocabulum Reale? Ecquid commune esse potest ei quod reale est, cum eo quod docendi, vel dilcendi caula cogitatur ? Ecquonam tandem deueniendum effet , fi ea que cogitantur effent realia? Quid porrò tibi vis rua illa quasi distinctione? Num fortè communicationem illam idiomatum, non iam esse realem, sed rantum, quasi realem, ita vt iam nouum aliquod dogma proponendu sit de quasi reali proprietatum communica-

tione? Porrò si in vnione hypostatica proprietates Deitatis dici, Ad extra, existimas, cur igitur, in ipsa vnione hypostatica describenda, nominatim additur, V trique natura sernarisuas proprietates. Quamobrem si communicatio realis idiomatum sit, seruatis ytriusque nature proprietatibus (id quod vos, saltem verbo, agnoscitis) certè idiomata illa non funt, Ad extra, neque vllus vnquam ex Scholasticis existimauit, proprietates Deitatis posse dici, Ad extra: alioqui non iam essent proprietates.

Obiectio.

Sed eniminquis, res creatæ dicuntur bonæ, cum bonitas fit proprietas Deitatis, ne-Responsio. que tamen dicuntur æternæ, Respodeo: primum hoc elle ab hac quæstione alienum, quandoquidem illi affirmant, corpus Christi dici omnipresens, non habituali, aut, creato dono, sed propter vnione hypostaticam, cuins volunt realem communicatione proprieratum dininarum effe consequentem. Quorsum igitur nunc agunt de donis in res creatas collatis? Præterea, bonitas, fanctitas, iustitia, & que sunt eiusmodi, dicuntur de rebus creatis, vipote de piis ac fidelibus hominibus, non tanquam proprietates divina, cum ipsis fidelibus communicatæ, sed tanquam iplarum proprietatum effecta.

Iraque, quemadmodum res creatæ funt ab eo, qui solus à se, ac per se est:ac proinde solus est æternus : ita fideles sunt boni, sancti,

& iusti

j-

S,

i-

4

1-

1

i,

a

X

1

& iuftiab eo, qui folus à fe, & per fe bonus, fanctus, & iuftus cft : hoc eft, qui cft ipfa bonitas, fanctitas & iuftitia.fic enim Chriftus, Nemo eft bonus (inquit) nift folus Deus. Res igirur creatæ non dicuntur æternæ, quippe quod non fint à le, & per le, nec dicuntur à le,& per le bonæ, quia neque funt, neque dicuntur ipla bonitas: dicuntur autem elle, &. effe bonz. Atque hæc duo funt inter fe fimilia: Res creatas elle ab eo qui solus est à se, quippe qui æternus eft , iplaque aded effentia : Et, Res creatas elle bonas, ab eo qui folus ett bonus à le, quippe qui est ipfa bonitas. Sed de ista Quali distinctione lit iam didum satis. Nam hoc Quasi ratiocinandi genus in posterum ab Apodicticis & Theologieis argumentis exterminandum censeo. Quamobrem manet superior nostra obiedio, quam profectò nullis vinquam diuerticulis, quocunque se tandem animo & cogitatione conuerterint, vnquam declinabunt. Nam vndique, omni ratione, quibusuis difindionibus tacere iuffis, concluditur: Corpus Christi non elle omnipræsens, quia corpus Chrifti non est Deus. Ac de hoc quidem primo argumento hæe nobis paulò copiosids dicta fint. Reliqua paucioribus verbis co- Reliqua argumenta coprehendemus.

Matth.19

tra Omniprafensiam ARGVMENTVM II.

corporis

Nullum composur constans ex partibus inter- Christi.

fe distinctis & dinersis, infinitum esse potest (alios qui totum erit aliquid maius suis partibus simul collectis.)

Natura humana Christi, etiam in ipsa vnione personali cosiderata, constat anima & corpore, partibus inter se distinctis & dinersis.

Quare natura humana Christi, etiam in ipsa v nione personali cosiderata, infinita esse non potest, ac propterea non est vbig, , nec omniprasens.

#### ARGVNENTYM III.

Nihil quod continetur, infinitum est. Humana natura Christi continetur à Deitate, & sustentatur. Item: Anima Christi in ipsius Christi corpore continetur (quod verumque Omnes Orthodoxi agnoscunt.) Quare humana natura Christi no est infinita. Ité: Anima Christi non est infinita, & vi consequêtia, nec corpus etia infinitu est. Alioquin humana Christi natura esse ex parte finita, & ex parte infinita. Abburro.

#### ARGVMENTYM TIII.

Si corpus Christi est vbique: Ergo non est vere humanum corpus: ac propterea Christus non est verus homo: at que ita nobis periit summa illa consolatio qua salutis nostræ summa, pontinetur: Nos esse ex carne eius, & ex ossibus eius. Itémque sequitur, Christum non esse Mediatorem inter Deum & homines: quippe cum Mediatorem verum Deum & verum homine esse oporteat. Quæ omnia sunt salssisma, & à Christiana religione aliepissima.

Eph.5.

# HVM. NATYRE CHRISTI. 17

Nec ad rem facit quod nonnulli Vbiquitatis patroni ex fontibus Pontificiis ha userut, localitatem & præsentiam non esse de corpo- Responso de tis essentia. Loquimur enim de corpore quod localitate. eft roders & actu existens, quod fine quanti- refellisur. tate, fine dimensionibus, fine localitate, & fine præsentia esse non potest, nisi omnia naturz fundamenta congellantur.

#### ARGYMENTVM V.

à

1-

7-

ŕ-

r-

ra

57

tit

et

07:

70

eft lla,

ti-

e-

(se

pe

ım

al-

na.

Vec

Sipropter unionem hypostaticam corpus Chris fliest vbique: Ergo ipfum corpus in vtero virginie concipi non potuit. Quod est falfisimum. Confequentia patet ex reinatura, & ex fignificatione ipfins vocabuli. Sic enim apud Lucam Angelus: oudding or paspi, inquit Maria. At quod Luca. vbique est, & infinitum, concipi, & in vtero contineri non potest. Et corpus conceprum in vtero, non alibi rum fuit : nec enim alibi concipi potuit : nec potuit esse alibi nondum conceptum: nec potuit ante partum deiparz virginis effe extra eius vrerum.

#### ARGVMENTVM VI.

Si propter unionem hypostatică corpus Christi est vbique: Stare igitur no potest quod ait Lucas,lesum profecisse sapientia & atate, sine, Statura, unia. vt apud eundem Lucam c. 12. verf. 25. advator. Quis enim neget , Christum iplo corpore adoleuisse? Consequentia est in promptu. Nam ei quod est infinitum acce-

B.j.

dere nihil poteft. Do bang 200 dinor be ould

-of, in ARGVMENTVM VIL To impring

Si propter unionem bypostatică corpus Chrifieft vbique: Ergo Christus no est morrnus: quod eft fallismum. Confequentia paret ex definitione mortis, qua fignificat feparationem amma a corpore Iam fi humana Christi natura, vi vnionis hypollatice , vbique est : Etgo illa Vbiquitas non minus conuenit anima,quam corpori.Si vbique est anima : ergo etiam multo magis in fuo corpore. At quandie anima est in corpore, homo non porest dici mortuus. Poltqua autem semel facta est fanctiffima illa vino personalis; nunqua diffolura eft: quemadmodu Orthodoxi omnes. so facentut, qui dicunt illa effe factam a yopisos. AND ARGYMENTYM VIII.

> - Si proprer unionem hypostaticam corpus Chriflieft ubig; Ergo historia Enangelica fides abroeatur. Quod absit. Consequentia patet : Quu enim Euangelica historia comemorat, Chri-Anmveniffe, abiiffe, rediiffe, adfuiffe, abfuiffe,& confimilia: Profecto ea intelligi no posfunt de eo corpore quod factit vbique.

ARGVMENTYM IX.

Si corpus Christi accepit ab unione hypostatica ve fit omnipresens: Ergo finitum capit infinitu. af orarer. Confequentia patet ex natura cor+ poris, &, ex verbo accipiendi.

ARGVMENTVM X.

- Nullum dogma qued consinet contradictione

# HVM. NATURE CHRISTI. 19

eft Theologicum: ac nerdig num quidem eft nomine dogmatis. Dogma de Omniprasentia corporis Christi continet contradictionem. Quare non est Theologicu, ac ne dignu quide nomine dogmatis.

Minorem ipsa vocabula satis confirmant, Nam fi est corpus, est igitur finitum ex natura corporis Si est omniprasens, est igitur infinitum , ex natura Omnipræsentiæ & Vbiquitatis. Sicergo corpus, non est corpus: iplum, non iplum: que avriquer; eft omnium crassissima. Sexcenta eiusmodi proferri poffent, fed reprimo me : iam enim eos mihi vi- nes parron. deor audire, quibus Omnipræsentiæ dogma Vbiquitat. placet, ita respondentes: Se veritatem humanæ naturæ Christi non tollere: neque negare quin ea sit finita, suasque habeat dimensiones: sed nihilominus Christi corpus esse omnipræsens, propter communicationem proprietatum reale, qua Diuina natura suas proprietates humanæ naturæ verè ac realiter communicanit: cuiulmodi est Omniprælentia, Omniscientia, Omnipotentia. Etenim (inquiút) triplex est cosideratio torporis Christi: una Physica, qua nostris corporibus, excepto peccato, per omnia simile fuit. Secuda, gloriosa, pro ratione corporu spiritualium, de quibus Apostolius: Seminatur corpus naturale, & refurgit forituale : que effendi modu corpus Christitetinet.Terita, quatenus sedet ad dexteram Maiestatis Dei. Nulla estigitur contradictio in dogmate Omniprafentia, quia vary respectus tollunt contradictiones.

Refponso-

B.ij.

Itaque uni & eidem corpori dinersi modi prafentia, non simpliciter, & absolute, sed dinerso respectu, cribuuntur. Ve enim in corpore animato duplices sunt proprietates: quoniam interdu confideratur ve simpliciter corpus,interdum, ficut cu anima unitum est, unde acquirit proprietates quas ex se non habet: & illa proprietates se inmicem non enertunt, fed simul in codem corpore consistere possunt, quia dinerso tantum respectu ills tribuuntur: ita etiam in corpore Christi cum Verbo personalizer unito duplices sunt proprietates: quaram alteras cum beatis hominibus habet communes, etfi gradibus & memero superiores:quasdam verò proprias & singulares habet: cainsmodi est omniprasentia. Non igitur quaftio est, an proprietates corporis Christi, post afcensionem fint sublata: Sed an, illis permanentibus fupra eas acquisineris caro Christi, per sessionem ad dexteram Dei , alias proprietates , qua nulli corpori humano, nullique adeo creatura, fine abolitione einsdem, contigerunt. Hæc illi.

- fuperioris Responsie.

Ego veto peto à Christianis lectoribus, vt hic figant oculos, &, cum superiorem responsionem, tum illius refutationem, quam fumus allaturi, diligenter & accurate expendant : quippe cum hac vna diftinctionis latebra supersit patronis Omnipræsentiæ, ac proinde nobis illam identidem reponant, cofideratione quam nos hunc in modum excutimus.

corporis Christi.

Tribus modis corpus Christi consideras, &, quia varij funt respectus, idcirco (vt tibi

qui-

## HVM. NATURAE CHRISTI. 21

quidem videtur) non incidis in avrippaore, id quod explicas similirudine corporis animati : qua de re etsi plura nobis infrà dicenda erunt, quum disentiemus simile ab anima petitum, quod nobis vulgo obiici folet : núc tamen quadam de corpore animato dicemus, prout hiclocus videbitur postulare. Age ergo videamus quam fæliciter derlopane declines. Dicis corpus Christi esse circunfcriptum vno respectu, & incircunscriptum altero. At ego id heri posse pernego, hac tatione:quia inter nos quæritur, non, an hoc, vel, illud consideres in Christi corpore: sed Quaricur, vel, illud consideres in Christi se circuscriptum si- christi se christi se mul &incircumscriptum:quod nos asviraron circumscrieffe affirmamus, quippe avriparinov. Atque, pium simul ve tuis te vestigiis persequar , profero illud & incirciiplum simile quod attolisti. Nam quum cor scriptum pus animatu consideras, vt simpliciter cor- non autem pus, obsecro te, ecquasnam illius proprieta - cofideratiotes consideras? Fortaffe dices , quod sit vite, ne. Ad hune fensus & motus expers, ex fe, & per le acce Scopula Padente verò anima, illíque suas potétias communicante, viuat, lentiat, atq; moueatur. Ex nem fregequo fit, inquis, vt corpus acquirat propriera-, runt. tes quas ex le non habet. Id si dicas, tum ego Simile de hic reprehendam, quod, vt recenseas pro-corpore aprietates corporis per se considerati; non cuitur. proponas id quod corpus est, sedid quod corpus no est: præsertim cum fint in proptu ex proprietates que ab essentia corporis di-

Blij.

or vehicle

velli no poffunt, cuiulmodi est, quantu, aspe-Cabile, & contrectabile effe (vt ille dicebat, Tangi nifi corpus nulla potest res) Hæc; inqua, funt wash word's corporis. At, non vivere, nec moueri, no sut proprietates eius corporis, quod potest esse capax anima, (hocenim & lapidi convenit) qui anima definiater forma corporis organici vitam potentia habentis. Ex quo fit, vt hoc potius proprium ciulmodi corporis statui debeat : Vita habere, moueri, fentire potentia. Verū enim verò. elige vtrum velis:Si quantă & circuscriptum effe, agnoscis pro naturalibus proprietatibus corporis, vides corpus animatum, fiue illud per fe, siue, vt animatum consideres, manere quantu & circuscriptu: & ita dictante tua fimilitudine, inde fequi, corpus Christi, etiam cum λόγω consideratu, retinere suas proprietates, & manere finitu, fuisque dimefionibus circunscriptu. Sin mauis, non viuere, no sentire, non moueri, effe proprietates corporis animati per fe & fine anima coliderati:affirmo, has propolititiones effe falliffimas : corpus animatum, Actu simul viuit, & non viuit: Actu fimul setit, & no fentit : Actu fimul mouetur, & no mouetur. Negego varios illos suos respectus, tuásque illas conderationes quiequam moror. Quaro enim quid A-CT V fit aut non fit. Quinctia licet animatu corpus per le conderes, perinde vt li effet fine anima, nó tamé propterea tua illa cólideratio efficit, vt fit Actu simul per fe, & fine

## HVM. NATURA CHRISTI. 23

t,

1-

-9

rc-

ia

m e-

à.

m

us

bi

re

G-

m

C-

us

n=

r-

r-

i-

ul

1-

0-

4-

tú

G-

c-

ie

anima, alioqui no iaeffer animatú corpus, & arrivarie diceretur, corpus ahimatum, no effe per le hoc est corpus animatu, effe per fe, hoc est corpus animatum, no esse animatum. Similiter, fiftatuis, hæc elso corporis Christi per se cosiderati propria: No else infinitu, omnipræsens,& alia ciusmodi: & tame a λόγφ, propter vnione personale , accepiffe ve fit infinitu & omnipræfens; te extua Superiori similitudine ita refello: Has propofitiones effe falfas, quippe, av Tiparinas: COT+ pus Christi, Actu, simul est finitum, & infinitu: Actu, simul est alicubi tantum present, & , omnipresens, Actu, simulest Physicu, &, no Phylicu, Actu, fimul eft gloriofum, &, no gloriosu, & cosimilia. Nam ex tua similitudine corpus Christi respodet corpori animate. At enim (inquis) ego ide corpus varie cofidero. Mitto ego quid cofideres, & re-ipfam actume; rei &existentia intucor. Nec.nagimus de humana natura in specie, vt est nabo-Au, sed de hac humana natura , nepe Christi, quæ est roseri. Corpus auté Christi varie cosideratu non propterea est variu, sed manet actu ide corpus. Atque, ve id mihi affentiate. cedo, teiplum audias, ita nobis prima confideratione corporis Christi proponete, vt fit Phylica, videlicet, qua corpus Christi nostrisconporibus excepto peccato per omnia fuit simile,in: quis. Quero igirur, an, qui Christus in terris verfaretur, eius corpus fuerit actu fimul mon tale & immortale Iteque, an, corpus Christi

Quemodo ... Caril refice. Ann veiliner

in gloriam receptum, fit actu fimul immortale & mortale Satis ipfe respondes, que ais, corporibus noltris excepto peccaro fuife fimile.no dicis esse, sed fuife. Atq; eriam vt vivarilque illi respectes, quos animo & mente agiramus, ab actu rei & existentia:ecce , ego vicifim confidero Christum patientem, morientem , à mortuis refurgentem, in cœlum sfcendentem , denique è colo descendérem, vt mortues & viuos iudicet. Hæc, inquam, omnia confidero, variófque temporum & allarum circunftantiarum respectus adhibeo, ex quibus facile iudico, falfum effe, fiquis dicar illa omnia actu fimul effe. Neg; vero te adiquat quod ais, proprietatibus corporis remanentibus, supra eas alias proprietates fuisse communicatas. Nam, vt fateor, corpus Christi prestantissimis dotibus exornatum effe, ita constanter affirmo, cas dotes non posse opponi contradictorie illis proprietatibus naturalibus, quas iple dicis remanere. Itaque fi actu corpus Christi finitum maner, ex natura veri corporis, certe nó poseft accipere ab vnione personali, vr actu simul sit infinitum. Quia non porest accipere, vr non fit corpus. Defineret enim effe duaru naturarum vnio. Vt autem idem corpus fit adu finitum fimul & infinitum, fieri nequit. Quid ergo? Nempe varij respectus vtili-

Quomodo Varii respe-Aus veiliser adhibeäsur.

dhibeainr, ter adhibentur , quum agitur de persona

Christi, hoc modo: Christus est Deus & homo, Creator & creatura, finitus & infinitus,
vario videlicet respectu: finitus quatenus
homo, infinitus, quatenus Deus. Sed hæ false
funt: Dinina Christi natura actu simul est
infinita & finita, vario respectu. Item, humana Christi natura actu simul est finita & infinita, vario respectu. Vtraq; propositio falfa est, nec varij respectus aliquod remedium
afferre possunt.

His igitur expositis, satis elucescit quam inanis sit illa resposso de variis respectibus, déque varia consideratione corporis Christi, quam tamen dogmatis de infinito Christi corpore, infinitis incommodis & repugnantiis, quasi perpetua tempestate iactati, sacram illi anchoram esse volunt. Summa autem resutationis à nobis proposita, hoc eonnexo a automos est adviator comprehendimus.

Si corpus Christi sinitum est, proprissque dimensionibus circunscriptum, quatenus tantum per se,
hoc est, scorsum à λόγω consideratur. Ergo corpus
Christi nuquam fuit, nec erit actu sinitu, proprissque dimensionibus circunscriptum. sed sola consideratione. Consequétia patet: quia licet humana Christi natura seorsum à λόγω cosiderati possit, tamen nunquam actu suit, nec erit seorsum à λόγω: nec enim vnquam extitit
quin à λόγω sustentaretur in vnione persona ab ipso λόγω perpetud sustentanda. Et

vi consequentis corpus Christi nunquam fuir actu & reipla verum, & phylicum corpus, nostris corporibus per omnia simile, excepto peccaro i Sed tarum fuit verum corpus in corum animis & cogitatione, qui dogma Omnipræsentiæ corporis Christi hisce temporibus tuendum fusceperunt.advrator,

il Beoroyov, & reput of over.

Quòd autem postremò addunt, singulares illas proprietates, cuiusmodi est Omnipræfentia, nulli rei creatæ cotigific, fine eius abolitione, puto effe laplum proportion : qui ita dicendum foerit: Omnipræsentiam nulli rei creata vnquam contingere potuifie,quia hoc inferret abolitionem natura reru creatarum, earumque conuersionem in Deum;

Quodablitador of a red at the market Porrò, quia, ve varios illos respectus (in quibus fuæ caufæ præfidin collocarunt) nobiscommendent, multa proferunt de comunicatione proprietatumicui etiamnu, vt ftare posit, varias distinctionum columnas suffulciunt: de his omnibus sigillatim nobis dicendum crit, idque hoc erdine, vt primu de communicatione proprietatum disferamus: deinde excutiamus eas omnes distinctiones, quasadhibent ad fuam fententia explicandam. Quare meminerint lectores, huc potiffimu elle questionis statu, An corpus Chri-Za Corpus, ac proinde actu & realiter circunscriptum suis dimensionibus, polit

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 27

possit etiam vllo modo, vlla ratione, vllo distinctionum beneficio, dici actu & realiter infinitum, incircuscriptum & omnipræsens. Huc imprimis est nostra hæc arannuagund disputatio couertenda. Nobis igitur de Conmunicatione proprietatum núc agendú est.



#### DE COMMUNICATIONE PROPRIETATUM.



m

-1

e,

-1

o-

.

a-

us

IÚ

lli

ia

1-

02

n

14

14

-

A

-

0

\$2

S

4

O C loquédi genus, Comunicatio proprietatum in Scriptura no reperitur: & rarò apud ipsos etiam Veteres extat totidé verbis: sed à

Scholasticis potissimum introductum est,vt hac phrasi, & contracto illo loquedi genere (qui Scholasticoru mos est) sententia veteru Doctory comprehenderent, de locis aliquot sententia. Scriptura recte & op 300 of os intelligendis, quos olim hæretici deprauabat. Na'illi naturas in Christo cofundebat, ed quod legeret, Dominu gloriæ crucifixu, Deu acquiuisle Ecclesia suo sanguine, Filiu hominis in terris existenté, esse simul in calo, & pleraque consimilia, que maiores nostri ita intelligenda esse césuerunt, vt quod dicitur de persona in Cocreto; non propterea dicendu fit de altera natura in Abstracto, cotra alterius natura proprietate, adeò vt neque deitas crucifixa, nec saguine prædita, nec rurfus humana na-

Paucis explicatur nes
vovia Til
idiopuaToy in Veterum, qui
ipfam proposueruns
sententia.

tura fimul in terra & in coelo fuille, crededa fit. Quandoquidem tanta vis est vnionis illius hypostatica, ve Scriptura de persona id enuntier, quod alterius tantum naturæ est propriu: & quia vnns Christus est Deus & home, Scriptura id Christo Deo attribuat, quod humanæ naturæ proprium est,& viciffim, id Christo homini tribuat, quod est proprium Deitatis, Atque hancvererum expolitionem, Scholastici duobus hisce vocabulis , Communicatio proprietatum, fignificare voluerunt, non quod vnius natura proprietas cum altera natura, sed potius cum ipla persona communicetur; hoc est, de ipla perlona ta vnius quam alterius natura proprietates enuntiétur. Iph autem veteres variis vocabulis suam sentetiam expresserunt: cuiulmodi funt enileugis ovoparer, tomorns δνομάτων, αντίδοσι; , & fi qua fortè confimilia apud veteres occurrunt. Sæpe quidem vfurpant nonwer & nonwiavied his vocabulis iplam veram, & perfecta personalem vnione, vt plurimum, intelligent, id quod facile parebit ex sequentibus veteru testimoniis.

Nyssenus.

Befil.in S. Natiuit. Cassianus. Rex regum venit in communionem sue communicationem nostra natura. en novembre.

Konunia noftra natura spoc Deor.

Manente in sua perfectione naturaliter viraque substantia, sue sui praiudicio, & humanitati Dinina communicant, & Dininitati humana participant.

Di-

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 29

Dininitas in ona sui hypostaseon, tota nobia communicanit dannoinge.

Ex communione & unione Verbi ad humana naturam. de The nonwelacker irworwe.

Care operanti Deitati xoy & communicatuit. HOIVEN EN.

V nus Christus vult & operatur in viraque natura non confuse , not dinise: fed cum communione, fine communicatione alterius quod eninf que proprium effuerà Tac Sarips norwias.

V nio er communio naturarum.

eda.

il+

ona

EIL

eus

ri-

,&

eft

ex+

ca-

are

-01

am

pla

0-

12-

nt:

THE

lia

11-

lis

0+

ilè

13.

773-

4-

4-

na

Di-

Quomodo adoptionis eius participes esse posfemus, nifi per Filium, eam qua eft ad ipfum, accepissemui, communionem, & nist V erbum eins communicaffer nobis, caro factum?

Communio Dei & hominis.

Neque homo à Deo gratiam salutis acciperet, sin una persona Christi Dinina, humanag, natura communio non maneret. Et plerique alij loci confimiles. Arque hoc loquendi genus fluxit ab his Apostoli verbis: Quemadmodum pueti communicarunt carni & sanguini: ipse quoque consimiliter particeps fattus est eorundem, &c. Vbi verbum zonwen vsurpatur. Quanquam autem in naturaru vnitione, vnione, & communione, aliquid prius & posterius considerari potest : re tamen ipla & runs : quod actu, illa omnia Gmul extiterunt. Arque omnino in hac quæstione, Communicandi & Communionis vocabula intransitiue à veteribus vsurpantur: ad quod cum V biquitatis pioni.

Dionyfius citante Damale.

Athan.ad Epicter.

Damascenus-lib.3. C.9.

Id. ex Syno. Chalced.

Id.I.lib.I. Iren.l.3. 1d. 1.4.

Fulgentius.

Heb.2

Communicandi verbum veteres intranfisme vsurpaidem Pbiquitatu patroni trans.

patroni minus aduerrerent, & verbum Communicandi transitiue, contra vsum verbi nori weer, acciperent: ex plerifque Veterum locis perperam intellectis, suum dogma de reali proprietatum communicatione fabricarut, opinantes, propria Deitatis communicaris hocest, vt illi quidem exponunt . communia fieri,ac conferri in humanam naturam:quod eltinligne Jeudozeanna in Theologia, adeoque in ipfa Vererum doctorum lectione:quum potius ex ipsis veteribus, & quod longè grauius est, ex iplo Dei verbo, ita statuendum fit:In persona Christi,naturam diuinam TE xoye, & iplius nature proprietates, communicare, fiue, zowweer humana naturæ ( verbo Communicandi intransitiue accepto) hoceft, arctiffime, & personaliter vniri cum humana natura, quam iple xó206 allumplit. Et hæc est vera & realis proprietatum communicatio, sine, Communio, qua Scriptura tradit, quam veteres agnouerunt, & quam orthodoxi omnes piè & religiosè amplectuntur.

At illa communicatio proprietatu, quam proponunt Scholastici, ad quasdam Scripturæ phrases explicandas, quibus hæretici abusis sunt quiba dicitur verbalis: non quòd sit sicta, aut commentitia, sed quia pertinet ad verborum & operare expositionem: quæ quidem expositio quum sit vera, orthodoxa, & certissimis rationibus confirmata: certè modus

eommunicatio proprietatum vers balis

Quenam ft

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 31

m

FIOS

cis

ali

űt.

ris

nia

od

2-

io

od

ta-

di-

187

iuč

ter

206

uã

nt,

osè

am

u-

u-

fit

ad

ui-

€

10lus

dus illius expositionis, vanus aut fictitius dici non potch. Solent autem varij gradus huiusce communicationis proprietatum affignari : nec dum de illis gradibus plane constat inter huius ætatis Theologos doctiffimos, qui tamen omnes huc redeunt, vt dicat, hanc de proprietatum communicatione do-Grinam esse adhibendam ad hos Scripturæ locos intelligendos, Antequam Abraham effet ego sum : Christus est Deus benedictus; Per quem fecit & fecula: Dominum gloria crucifixissent: Ecclesiam Des quam acquisinit proprio fanguine: Filius hominis qui est in calo, & qui funt confimiles. Hos autem locos ita intelligendos existimant, vt vnius naturæ propria, quæ dicuntur de tota persona in Concreto, ad iplam naturam cuius propria funt, referantur in Abstracto:idque, licet persona fignificetur vocabulis Concretis ad vnam tantum natura proprie spectantibus : vrquu dicitur Dominus gloriæ crucifixus, & quum Deus dicitur acquisiuisse Ecclesiam suo sanguine, & vicifim quum Christus dicebat, Filium hominis descendisse de cœlo, & esse in cœlo. Atqs hæc quidem est eoru summa, quæ doctissimi æraris nostræ Theologi de hac communicatione tradiderunt.

Hic autem ego paulisper gradum figo, & fic ratiocinor : Aquum non este, quum istud argumeium loquendi genus, Communicatio proprietatum, hoc loquendi in Scriptura non extet, ipsum vrgere in do- genere.

Ican.S. Rom.9. Heb.1. I. Cor.z Act. 204 loan.3.

An reste

gmate Theologico asserendo. Quamobrem propono sequens Theorema, cui sat scio, dodi ac probi Theologi assentientur.

Nullum loquendi genus quod in Scriptura non legitur, in aliquo fidei & dollrina capite af-

ferendo, vrgeri debet.

Deinde affirmo, cum superius illud genus loquendi suerit à Scholasticis propositum, collectúmque ex veterum doctorum scriptis, eius significationem & sensum ab illis ipsis Scholasticis & veteribus petendu esse, ex vulgata illa regula: eius esse interpretari qui locutus est. Audiamus igitur tam Scholasticos quam Veteres Communicationem proprietatum suis verbis exponentes.

Explicatio Comunicas. prop. ex Ve seribus, & Scholass.

Pro Scholasticis vnum Thomam audire satis erit, ita communicationem proprietatum exponentem.

Cum aliud & aliud sit secundum quod diuina & humana pradicantur de Christo: necesse est dicere, in Christo esse duas naturas inconsusas & impermixtas: Id autom de quo pradicantur proprietates naturales, secundum naturam propriam ad genus substantia perimentem, est hypostasis & suppositum illius natura. Hac Thomas. Quam quidem doctrinam à veteribus manasse subsectis aliquot eorum testimoniis siet manisestum.

Exposi s. sid. Iustinus Martyr, Quum de Filio voces inter se contrarias audieris, conuenienter ea qua dicuntur inter se collata distribue: siquid magnum Hym. NATURE CHRISTI. 31

'n

A

F

-

6-

m

b

dű

C

m

0-

ire

ta-

di

effe

Yas

TENT

70-

PO-

ho-

bus

niis

inter

e di-

num

Ó

er dininum nature dinine afcribens ; fi quist parnum & bumanum buman e imputans, Sic vocum disonantiam quitabis, qualibet natura, quod fibi propriam eft, recipiente, &co. mas Dimit

Hilarius, Chriftus affumens carnis nofire fra- In Plat. ;4 gilitatem, & manens fuus atque nofter, ita agit, orat , profitetar omnia illa que nostra funt, ve in illis etia admifceat que fue fune: toquarleque in persona Christi, qua natus est & paffus, ente rais autem fecundum Deum amnis ei fermo fie.

Augustinus. Que de filio Dei dicument poi- Eptos. dendum eft fecundum quid dicantum

Idem, Nema afcondition cetum, de loans Hac unitas persona Christi, sic ex verague ni ra conftat, ve qualibet entum, vocabulum eriam alteri imperciat, Item: Quid, & proprer quid, & fecundum quid dicatur , prudent , & pinis letter nital.t.c.s. intelliger, de cal squis

Cyrillus, Due de Christo feribuntur, fic intelligenda funt, ve nec que Deitati conueniunt, buimanitati eius atiribuantur: nec qua bumanitatis propria funt, ad Deitarem torqueantut.

Theodorerus, Quam de naturis loquimur, ftor. tuique conuenientua cribuenda funt, & fciendum Dial ing: eft, que sint deitatis, & que humamiatis proprie Quum autem de persona loquimur, oportes ea comunia facere que funt naturatil propria, & veraque Sernatori Christo tribuenda funt , O onus idemque Deus & homo appellandus, Filius Del, & Filius hominis, &c. Sciendum eft quod unid communia facit nomina.

De Trini & Vnit. D. c.6.contr. lerm. Arrian.De Tri-

Contr. Ne-

Cj.

Idem: Communio nominum non facit consussos nem naturarum. Nemo ascendit in cælum, &c. Hac & similia dista intelligenda sunt per communicationem idiomatum, propter duarum naturară unione, ut qui dicimus, Christii habitare in cordibus sideliu, &c. quia sicut natura unita sunt, ita etiam naturarum attributa permutantur.

Demonst. Euang. J.

S. Felle, D.

·ITIA dias

des alun

Seit of

Soneth Mes

Eusebius, Quacunque de illo humilius abie-Etiusque dici videbuntur, illa spettare agnu Dei gui tollit peccatum mundi, corpusque illud huma-

num meminisse oportebit.

Hac tantum delibauimus, ex quibus fatis perspicuum effe potest, quidnam Scholastici & veteres intelligant hoc loquendi genere: norwia of ideparer. Nempe hunc este motem Scripture, vt sepenumero id dicar de ipla perlona Christi, quod alterius tantum nature ell proprium, idque propter vnione hypostaticam, ne quis forte ex locis Scriptu: ræ male intellectis, naturas vel confundat, vel divellat. Itaque illi ipfi veteres dum fuam fententiam explicant, viurpant hac vocabula Voces, Dicuntur, Sermo, Vocabulu, Nomina: & confimilia. Sic Nazianzenus dicit, Biller En croparwr: Et Theodoretus, nonwiar cropa-Tur, &c. Atquilli omnes hac communication nem ipli perlone constanter tribuunt, quod in hac quæstione imprimis obsernandum est.

iđ

fu

CZ

ca

pr

## HVM: NATVER CHRISTI. 35

At illiqui dogma Omnipræfentia, fine Vbiquitatis tuenture primim affirmar, Com quie parroni munionem proprietatu elle realem, hoc eft; effentialem ( quicquid tandem pratexant ) Verrum. camque, non in persona led in ipsis naturis confiderant. Deinde, verbo Communicari, inrelligunt, commune fieri. Postremò communicatione transitiue acceptam flatuunt tantuex parte Deitatis comunicantis:quo lenfu nunqua veteres loquati funt, et, quod caput eft, nihil tale extat in Scriptura. Quare, adperfus illa omnianuc nobis disputandu eft.

Sed antequam viterius progrediar, quia pletique ex illis, vocabulum, Effentiale, refu- qua diffingiút, & contendut fic reale effe communica- guns Reale tione, ve fit vera quidem, fed non essentialis, ab effentialis vio verhörefellendi funt. Etenim fatis con- finhac quefat , Reale non tantim opponi comentitio, lieur! fed etia pro natura rei de qua agitur necella riò intelligedu effe. Quod fi quis Reale, fine Re, confideret, ille merito dici poffet fine ratione ratiocipari. Proprietates auté Diuina natura de quibus hic agitur, funt ipla Deitatis essentia, adeoq; ipla Deitas : quia nihil accidir Deitati. In hac ergo quastione, Reals ideeft, quod veru & ellentiale : & Realiter, ide quod vere & effentialitet,nec vlla fubterfugia quæri possunt. Quid est enim comunicatio Realis, nisi vera ipsius rei communicatio? Arqui ipía res, hoc est, Deitatis proprietates, funt ipla effentia, vr dichum eft.

:

-

Quantum fententia.

Destrugers & be-

Aprendica!

estrib

Same Patrock

Ergo Realis communicatio proprietatum diuina natura, est ipsius essentia divina cov municatio. Porrò, quemadmodu distinctio naturarum & proprietatum versusque natura dicitur Realis, hoc est, essentialis, ita qui dicitur, Realis proprietatum communicatio, perinde est, ve si essentialis proprietatu communicatio diceretur. Vanum est igitur hoc illorum essugium a Reale ab ipsis vsurparis non pro essentiali, sed prout opponitur communicatio. Semper enim quarendum est, quanam sit illa veritas de qua agitur. Reste enim philosophi docent ro avec, rolando est al anterprimen. Nam quod verum est in verbis, il-

At enim, inquiunt: Nonne perfonas Trinis tatis realiter, at non effentialiter differre de 300 of dicimustSane quidem : Id enim por fulat eius rei, de qua agimus, natura. Nam in Triniratis mysterio, persona non est esfentia, fed aliquid in effentia per fe fubfiftens (de qua alibi fortaffe dabitur copiofius differendi locus) Quum igitur Res personæ in mysterio Trinitatis non fit essentia, certe ibi Realiter, non erit efsentialiter. At longe fecus de proprietaribus Deitatis flatuendim est: quandoquidem proprieras Deiratis est ipla Dei efsentia, ve ante diximus, & omt nes orthodoxi afsentiuntur. Ex quo fit, vt Realitas dininarum proprierarum sit ipsa dis nina essentiarac proinde realis proprietatum

Hym. NATVERE CHRISTI. 32

divinarum communicatio set ipsius divina essentia communicatio. Quare, si vi Realis illius communicationis, velint corpus Christi dici Omniprasens: velint igitur necesse est, corpus Christi dici essentiam Dei, & Deu ipsumiquod absit. Nec se profecto vllius diffinctionis clypeo tutari vnquam possint.

Sed iam refutemus hanc sententia de Reali, hoc est, (vt ego interpretor, illis quidem priet Comrepugnantibus, sed rationem, cur repugnét, munic.
non habentibus) essentiali communicatione
proprietatum. Et quia maxime nituntur hoc
loquendi genere, quod suit à veteribus &
Scholasticis introductu, (vt paulò ante diximus) hunc errorem illis cripiamus sequenti
argumento.

Qui pocabula & phrases veterum doctorum contra ipsoru sententia vsurpant, illi ex su o com s ments, non autem ex veterum sententia ratiocis nantur.

Qui per communicationem proprietatum intelliquet Realem communicationem qua propriesates deitatis verè & realiter communicantur humana natura, bacvocabula, & hanc phrasina à veteribus doctoribus propassiam, contra ipsonum sententiam vsurpant.

i

Quare ills ex fur commento, non autem ex ve-

Maior est perspicua: Minorem ipsi veteres suprà suis verbis confirmarunt, quibus suam explicarunt sentétiam. Si quis autem aliquid

L. loan. I.

præterea defideret: Quero, an in his enuntiatis, Dominus gloriz fuit crucifixus, Deus fuo languine acquisuir Ecclesiam, Manus noftræ contrectauerunt Verbuin vita, & cofimilibus:quæro,inquam,an ex fententia veterum, loci illi fint exponendi per communicationem proprietarum, nécne? Si forte quis idneget, negabit quoque sibi quicquam effe cum Veterum lectione commune. Si fatearur,ergo ex fententia Veterum, communica+ tio proprietatum non est realis (vt isti quidem existimant) alioqui Deitas suisset realiter crucifixa, haberet realiter languinem, elfer realiter contrectabilis. & fimilia abfurda, que piæ aures auerfantur. Item fequitur Veteres ipsam communicationem proprietasum constituiffe, non solum ex parte Deiratis, fed etiam ex parte humanæ naturæ:quum ramen ifti communicationem proprietatum statuant folú ex parte Deitatis cómunicatis.

Refp. patr. y big refeldisur.

- Respondent : Quam Deus dicitur crucifixus,elle quidem realem communicationem, fed in Persona, non autem in Divina natura. Ecquodnam est istud respondendi genus? Si est communicatio, quanam est natura communicans? ( nam vocabulum illud a-. aine intelligut). Non divina : que nec mori potest, nec crucifigi:humana igitur. Cui porro humana natura communicat hanc fuam proprietatem? non diuinæ: fibi igitur ipfi communicat: quod quam absurdum sit, ne-

mo.

Hym. NATVER CHRISTI. 30 mo non videt. Communicacio illa realis eft in persona inquients At hoc non est respondere(non enim hanc communicationem referent ad opeon explicandam, id quod Vereres fecerunt.) Quæro igiturin persona Chris Ri, cuinam humana natura realiter communicarit fuam illam proprietate, nempe fuiffe crucifixam. Quod fi dicat eam realiter communicari persona ab humana natura, sibi contradicent. Nam fic illi ipfi nobis communionem proprietatum definiunt, vt fiat inter naturas iplas ; non inter natura & per fouam. Huc igitur, velint, nolint, redcant ne cesse est : Si realiter Deus crucifixus non est. & dicitur crucifixus per communicationem idiomatum, hanc communicationem non elle realem. Sed ve hunc errorem de reali communicatione magis magisque refellamus, operapretium elt ante oculos habere definitionem vnionis personalis Dei verbo fundaram, & ab omnibus orthodoxis ομολογεμβώως receptam, & ab ipsis Omni-

nenfis. - Sanctos itaque Patres sequentes, unum & nionis Pereundem confitemur lefum Christum, Filium Dei, Sonalis, hu-Dominum & vnigenitum, in duabus natu- infce diffuvis, inconfuse, inconvertibiliter, indivulses nosura.

præsentiz patronis non repudiatam : quam semper in hoc eursu avasuvas mis disputationis, tanquam Cynosuram nobis proponemus. Sic igitur Synodus Chalcedo-

> Definisio Ptationis Cy-

C iiij.

## AD IT DE VERITATE

& inseparabiliten manifestatum handquaquam differentia naturarum , propter unitatem , fublaen fed magie verinfque natura, in una personam, dunam hypoftafin concurrentis, propriet ate ferunch mon be in duas personas bipartiatur, aut, limidatur, fed ve fit vum & idem Filim vnigeni-Dem verbum & Dominus nofter lefus Chris from ficet de illo olim Propheta vaticinati funt, Supferior Christia infrazitiac Patrum fymbomobis endidu: Il si mil ... ... ...

Exhacigitar firma, conftantique Chrifianz religionis vericate, errorem de dininarum proprietatum reali communicatione,ficenertamus.

tratada, as per commanicationem

# communicatione inacis at allowe kelelia-

ADVERSVS REALEM PRO-THE PRIETATVM COMMYeixebodiro en nicationem.

-inmO ARGVMENTVM L

IHIL quod eim rei de qua agi-tur natura repugnat, reale dici debet. mo

@ Communicatio proprietatum, quam isti proponunt, ipsius vnionis bypo-

fratice nature repugnar. (hæc eft.n. natura vmionis hypoftaticz, ve verig, natura feruentur fuz proprietates, quemadmodum proxime Synodum affirmantem audiuimus. Proprium

Realis propr.communic.refelliHVM. NATVRÆ CHRISTI. 41

prium autem seruari & proprium communinicari, deriparius cdicitur.)

Quare communicatio proprietatum, quam isti introducunt, in unione hypostatica realis dici no potest.

II.

Nihil quod est essentia Dinina, rei creata ca-

Omniprasentia est effentia Diuina.

Quare non potest communicari rei creata: cot-

pus autem Christi creatum est.

IQ.

0

Respondent: Corpus Christi non esse o- Respons: mnipræsens essentialiter, sed communicati- pat. V biq. uè: quæ quidem responsio principium petit: resellitur-semper enim manet ipsa communicatio, & perinde est vt si dicant, proprietates communicari, quia proprietates communicantur. Item: est à dono principium est enim ac si dicant, communicari comu icatiuè. Denique hoc est à origator, essentiam communicari, sed non essentialiter. Quare ista responsio, & aliæ consimiles sunt vanissimæ, nec ad rem, de qua agitur, quicquam faciút. Sed (vt quod verum est dicam) aërem tantum verberant.

III.

Si Deus dicitur esse visque quia omnia continet, fouet, sustentat (est enim creator) & corpus Christi non omnia continet, souet, sustentat, (est enim creatura) Ergo omniprasentia diuina non potest communicari corpori Christi.

#### rium autein fa m. 1111. e a idea comuna

Si corpori Christi realister communicatur, ot sie vbique prasens illa omniprasentia, aut est corporalis, aut, spiritualis: Non est corporalis, illis ipsis affentientibus, quia non videtur corpus,nec tangitur, nec corpus Christi deposuit hanc proprietarem:ex his verbis , Contrectate me, & videte.inquit, Non est spiritualis, quia corpus non magis potest esfe realiter prasens prasentia spirituali, quam fpiritus potest effe realiter prafens, prafentia corporali.

Nibil quod est aterna esfentia, potest alicui. realiter accidere.

Omniprasentia est aterna effentia,

Quare, non potest alicui realiter accidere. Accideret autem corpori Christi, si illi realiter communicarefur vt effet omniprælens. Hoc enim non est de essentia corporis, id quod non negant,

Si realis est communicatio proprietatum. Ergo illi dicunt pugnantia: quippe qui negent, omnes dinina natura proprietates communicari humana natura, ne scilicet cog antur statuere aternitatem corporis Christi.

Consequentiam sic confirmo : sealiter communicantur proprietates: ergo omness quia Deitatis proprietates funt realiter indivisibiles, & inseparabiles : funt enimipsa ellentia, vt ante dictu eft. Irem: quia & xópor la

## HVM. NATVRÆ CHRISTI 43

totum realiter vniuit cum humana natura, vnione hypostatica, propter quam vnionem isti volunt communicatas esse proprietates, Sunt igirur omnes communicate, aut, non ea vis est vnionis hypostatica, vt realiter communicentur proprietates: nisi fortè velint rès ador dividere. Amplius: Quia dari non potest ratio, cur Deitatis proprietates quadam fuerint comunicata, quadam verò non suerint. Nam si dicat humana natura repugnare, vt sit aterna, hoc est, creata simul & increata; ohiicio, non minus repugnare, illam ipsam naturam esse realiter & actu finitam simul & infanitam.

00-

fis

77-

4-

in-

ris

li,

71-

ui .

c-

er

oc

bo

es

1-

1-

er

S:

1-

Ca

le m

#### VII.

Sirealis est communicatio proprietatum: Ergo illi rursus à se ipsis dissentiunt: quandoquidem in explicando suo dogmate affirmant, unionem hypostaticam sieri, seruata utriusque natura proprietate. Consequentia patet hoc syllogismo emponios.

Quim vnius natura proprietas alteri natura realiter communicatur, non seruatur verinsque natura proprietas. Nam, obsecto te, quid est Proprietas? quid est Seruari?

PRIVM, id quod fit COM M VN E?

In vnione hypostatica duarum naturarum in Christo, vnius natura Proprietas alteri natura realiter communicatur (vt illi dicunt:) seruata, inquiunt, vtrius que natura proprietate. Quare ex ipforum fententia , in unione hyper Batica duarum naturarum in Christo, non ferudsur veriusque nature proprietas, seruata verius. que natura proprietare, hotest, ipfum non est apfum.

Sirealis est communicatio proprietatum, fequinar naturarum in Christo exequatio, & confufis, and abfie. Confequentia pater ex ratione confusionis, que fr, qui res duz, vel plut res, earumque proprietares communicatur. hocelecommunes finnt. Loquimur enim de proprietatious fine (vt nonnulli malunt) conditionibus effentialibus, que quidem fi communes fiunt, proculdubio iplæ quoque nature communes erunt. Quod, quum fit, tu emergit aliquid terrium ex ferum illarum communicatione compositum : arque id in Christo eft af warer. Neque hic mihi respont deant, humanam naturam elle exæquatam, non soia iplius humana natura, fed igerini qua ab ipla Deitare accepit. Nam primum, hoc nihil est aliud quam fuam fentenriam a liis verbis exprimere. Deinde, cum nomine Eurise intelligant omnipotentiam , & omniporentia Diuina fit ipfa Deitas, propter implicissimam effentiam, certe fi caro exaquatur in igeeig, exequabitut & in vela.

Refp. patr.

Respondent, non fieri exaquatione, quia Phiq. refel- natura humana no id habet à fe, vt fit omnipræsens. At hoc non est respondere. Nam

vt ali- .

## HVM. NATYRA CHRISTI. 45

wa-

est

for

10-

lui

ur.

im

nt)

n fi

luc

,tu

mu

in

n

m

1403

m,

40

ne

B-

cr

2-

ia

1-

m

i-

ve aliquid cum alio exequetur, necesse est, idex se, & per se, non este equale ei quicum exequatur. Itaque se ipsi fallunt, qui opponant communicatione exequationi, & confusioni, que sine communicatione seri non potest. Nec vnquam auditum est, ea que sunt exequata; exequari, vel que sunt cosusa, cofundi. Sed que in se; & per se distincta sunt, solent per realem istam communicationem confundi: id quod in hydromelite perspicum est.

#### Tribate IX.

Serealis est proprietatum communicatio qualem introducut: Est igitur inutilis ea doctrina qua erthodoxi omnes à primis vsque Ecclesia Christiana temporibus semper amplexi sunt, de donis in bumanam Christi naturam collatis.

Consequentia patet, quum enim statim ab ipsa conceptione realis illa communicatio sacta suerit, vt illi quidem tradunt, quid opus erat humanam naturam Christi, finita quadam gloria, crearisque donis illustrari, si aliunde, id est ex reali proprieratum communicatione, illa ipsa natura humana omnimatestate, atque infinita gloria excellebat? Items quim satis constet, sinita illa creataque donatemporis progressu in carné Christi collata esse (nec enim impassibilitatem, immortalitatem, & alias gloriosi corporis qualitates ante resurrectionem Actu habuit) quomando stare poterit hoc loquendi genus,

Christi corpus habuisse realiter omnia statim ab initio, &, illud ipfum corpus quadam progressu temporis accepisse?

Si realis est communicatio proprietatum, & Deitas realiter communicat suas proprietates humana natura: Ergo humana natura realiter eft Deus. dovaror. Consequentia patet ex eo quodiam (ape à nobis dictum est, videlicet, proprietates diving natura effe ipfum Deum. Etenim Dei effe, & effentia, idem eft: adeò vt maiestas, omnipotentia, æternitas, infinitas, omnipræsentia Dei, fint ipse Deus.

Sirealis est communicatio proprietatum: Ergo iam non funt proprietates. Confequetia patet ex ratione Proprij cui opponitur Comune.

Hefponfio pa tronoru Vbiquitatis refellisuri

Sunt qui respondent, non communicari alteri, quia humana natura non est alter, sed altera, quippe quu fola non constituat perfonam. Quam responsionem ita refello. Si estaltera, est igitur aliud quippiam. Rectè enim Doctores Theologi ita de mysterio vaionis hypostatica loquuti funt: In Chris fto effe Aliud & Aliud : fed non Alium & Ahium. Quare hec propositio vera est, Christus est vnus : hæc verò falfa, Christus est vnum: Est enim vnus Christus Deus & homo, Dei & hominű mediator. Proinde ista responsio non tollit superius incomodu. Nec enim est Propriú quod est cú alio cómune, quodeunque

# HYM. NATVRÆ CHRISTI. 47

que tandé illud sit. Hoc ergo sine contradictione dici non potest. Proprietas comunis facta. Nam si Proprietas est, non est Communis. Si communis est, non iam est proprietas. Neque profecto possunt vlla diuerticula

excogitari.

fta-

am

233

11:11

di

tes

ter

CX

li-

IIII

ft:

ıs,

15.

~

et

C

ri

d

14

Si

65

ď

M

1

S

1:

1

0

Atenim, inquient , Proprietates Deitatis non funt plane communes cum humana natura: quia hæc illas non habet proprio iure & ex le. Que quide responsio perinde est vt siquis dinifias, quas antea proprias habuit, cum alio comunicet: ac tum neges, communes elle plane factas:propterea quod alter ille quicum funt communicata, non eas habet à seipsossed aliunde accepit. Præclarum, scilicet, respondendi genus : hoc enim est plane arusarov, & quod non modo non comprehendi animo: sed ne cogitatione quidem attingi potest, proprium vnius alteri non plane communicari, quia non est huiusce alterius proprium. Atqui fi proprium est vnius, & manet proprium, non potest igitut communicari alteri. Rurfus fi alter ille haberet proprium à le, & ex le, quomodo illi communia caretur id quod iam haberet?

XII.

Si realis est proprietatum communicatio, ac propterea corpus Christi accepit à λόγω vt sitomniprasens, & vbique: Ergo sunt duo infinita, vnum dans, & alterum, accipiens. à Suvarov.

Consequentia est in promptu. Nam & xópos

qui est omnipræsens, dat humanæ natura vi fit quoque realiter omnipræsens (quemadmodum illi volunt) & o hopes non est natura humana, & ca viciffim non est xopos: funt enim duæ naturæ in vna persona quæ Chriftus eft, eædémque inter fe diftina. Itaque nouum hocelte& hactenus inauditum: Duas naturas & effentias inter fe diftinctas.effe infinitas. Item: Aliquid accipere polle vt infinitum fit. Eligant igitur ex his duobus vtrum velint, vnamne elle infinitum, an duo? Si velint Deitatem, & corpus Christi esse dud infinita: neutrum igitur est infinitum, idque ex ratione infiniti : quia alterum altero finitetur. Sin autem malint Deitatem & corpus Christi elle vnum infinitum, idque realiter: corpusigitur Christi est Deus (Absit verbo blasphemia.) Item: Falsum est igitur quod dicunt Deitatem date, & corpus accipere, quia dans, & accipiens non vnum funt, alioqui aut Deitas sibi daret, aut corpus acciperet à seipso. as wares. Quod si, ab ipsa ratione conuicti, dicant, vnum esse infinitum, quis est vna persona Christi : Ergo Omnipræsentia & Vbiquitas non est tribuenda humana natura, in Abstracto: sed ipsi persona, in Cocreto, Atque ita tollitur corporis siue humanæ naturæ Omnipræfentia,

XIII.

Si realis est proprietatum communicatio, & ea sit vi vnionis hypostaticasus volus, ergo humana natu-

## HVM. NATVIRE CHRISTI. 49

na natura, suas etiam proprietates realiter communicabis Deitati. il divaror.

vi

d-

u-

nt

ri-

uc

nas in-

ni-

ım

Si

ud

ue

ni-

rus

cr:

bo

od

re,

10-

De-

io-

ne

næ

Ó-

12-

14-

tsi-

Consequentia paret : Quia non minus realiter humana natura vnitur Deitariquam Deitas humanæ naturæ. Fassitas consequentis perspicua est : Sequeretur enim, Deitatem suisse creatam, sinitam, & cætera absurdissima.

Respondent: Naturas non esse æqualese naturam enim Dininam assumere, & humanam assumi i ac proinde hanc esse rationem vinionis hypostaticæ, vt Dinina det, humana verò natura accipiat. Quam responsionem sic ego redarguo. Naturaru inæqualitas non facit inæqualem vnionem, alioqui sequeretur, Filium hominis esse minus Filium Dei, qua Filius Dei sit Filius hominis. Ex quo necessario persona ipsa dinelleretur. as surarar.

Amplius: Hac responsio contradictionem implicat: dicit enim, Naturam divinam assumation assumation accipiat. Verumenimuerò, qui ficri potest ve Deitas assumens nihil accipiat & sit assumens nihil sumendo? Assumpsit, inquis, naturam humanam. Rectè id quidem: sed potestne esse humanamatura sina suis conditionibus essentialibus? hic enim de donis habitualibus in humanam naturam collatis non disputo, nec intelligo Deitaté ipsam in se factam esse auctiorem: sed Vnionem hypostatică cosidero, D.

Refp. parr. Vbiq. refellitur.

e no H

leidem.

i geling

in qua Novos dicitur accipere id quod fibitam arcte vnit, vt propterea Christus dicarur 3ev Sponde. Qui ergo nulla natura fine fuis effentialibus conditionibus & proprietatibus conflare poffit, certe, fi xoyos affumplit humana naturam, nec affumpfir ipfins proprietates effentiales : Affumplit igitur naturam non naturam. ed vivaror. Quod fi proprietates. humanz naturz effentiales affumplit , accepir ighur : Idque vi vocabuli. Sola igitur humana natura non accipit.

Denigne hac responsio manifestis hisce fcriptufe locis repugnat. Filius participauit carnem & fanguinem , inquit Apostolus: & alibi : Non affumpfit femen Angelorum, fed affumplit semé Abrahami. Item : Exinaniuit Temetipfum forma ferui accepta: & fiqui funt confimiles. Quare, becresponsio no est Theo

logica, quippe facra feriptura repugnans. XITH.

Si detur locus reali isti proprieratum communicationisquero, quomodo à los affumplerit finitam naturam humanam, fi vi vniomis hypoftatica infinita enafit hoc eft, frinftnita est co ipso, quod assumpta fuir. Etenim no fait antequam affumeretur:loquor enim, non de humana natura zaboxe, fed de hac hu mana natura, & de hac carne, nempe Chrifti, que eft rideri, que profecto nunquam fuit sdu finita,fi realem istam communicationem femel recipiamus.

Hebr. 2.

'biq.rejeb-

Ibidem.

Philip. 2.

## HVM. NATURA CHRISTI. 11

marital recently & Varusable mies but

Si realis est proprietatum communicatio. reuocandi funt igitur. Eutychiani & Monothelitæ, quos tamen pij maiores nostri jampridem eiecerüt. Cosequentia patet; Nailloru errores huiulmodi fundamento nitebantur.

Illi vero, vt fele expediat ex tot incommo- Respons. dis, solent istud effugium captare: Nempe, In part. Pbiq. Christo esentiales proprietates vnins naturæ nó fieri alterius naturæ effentiales proprie tates, quéadmodum veteres illi haretici proponebat, (inquiut. ) Qua resposione no tolli superiora incomoda licego paucis demostro.

9

ti.

it

d

it

.

1 1-

0-

A-

m

n,

nu

li,

-

m

V.

Vnius rei essentiales proprietates, fieri elfentiales proprietates reialterius non modò non priscis illis hæreticis, sed nemini vngua in mentem venire polit : elt enim deugaras & armaniov: ac proinde non debuit poni pro vno membro distinctionis, nec assignari pro ratione differentia. Nam sequeretur, aut aliquid actu & realiter elle fine fuis elsentialibus proprietatibus, hocest, esfe, & non esse:aut aliquid quodiam erat fierishocest, ide else aduentitiu & elsentiale simul. Vtruque absurdissimu. Hoc igitur loquendi genus stare non potest, Proprietates essentiales vnius, fieri proprietates elsentiales alterius:no magis quam fiquis dicat, idem efse fimul & aliud contra primarium hoca Elepanas mos anas Frauto n'erepor. Quare ista negatio nihil aliud eft, quam Chimaricum aliquod fomnium.

Sed enim videamus quidnam effici poffie hac negatiua responsione. Erenim obiicio, Proprietaces divinas li communicentur, non iam elle proprietates propter avilgani communis & proprij: (quemadmodu à nobis supra expositum est. Sed cogor vim superioris argumenti hic repeterer) Tu verò lie respondes, effentiales proprietates Deitaris, no fieri essentiales proprietates humanz narura. Atqui non propreres tollitur incommodum. Nam h quod mili proprium erat, tecum ego communicem, delinit elle mihi proprium: nce propterea fit proprium tibi, quia commotie eft, ac proinde neetibl, nec mihi proprium eft. Item, quam obiicio, ex reali proprieratum communicatione quam inachis; fequi rerum ipfarum confusione, non te tua Mhac response liberat. Nec enim; quod nonnulli opinionis errore existimat, ad confulionem requiritur, ve proprietas vnius rei, fiar alterius rei proprietas (non enim fit confusio quandia manet proprium) sed potius que propria erant, confundutur, & fut propria tertiz cuiuldă rei, que ex duabus illis rebus confusis componitur. Sic in hydromelise proprieras mellis, non fit proprietas aqua, nec contrà : led que fuerant mellis & aqua proprietates, fier proprietates iplins hydromelitis. Sed de re apertiffima nimis multa.

Conclusio.

Ex quibus omnibus perspicuum esse arbitror, istud dogma de reali proprietatum diui-

narum

## HVM. NATURA CHRISTI. 55

naru comunicatione, ita vt ab illis proponizur, nullo modo stare poste. Tot enimincomoda circouallat, ve ex illis vix, ac ne vix quide,vnquam emerferint. Quod fi fcriptura fequamur, dicemus in Christo effe vera & reale vnione Diuina natura alsumentis ; cu humana natura afsumpta. Ac proinde naturales veriusque natura proprietates esse in Chrifto vere & realiter vnitas , & hacefse vera & reale in Christo comunione proprietatum.Itaque omnipresentia xoye no separatur à circunscriptione corporis; neque tamen à xôpes circunfcribitur. Et vicifim circunfcriptio corporis non separatur ab omnipræsentia Abys: Neque tamen corpus fit omnipræfens.

Denique, alius error, quo, vt probet omni-prasentia corporis, dicunt de you exercic pro-ne Christi, prietates fuas, In, Cum, &, Per humana natu- qua volunt ta, cen per instrumentu, paucis refelledus eft. omnis attio-Primum, xó200 eft ærernus & infinitus, In,& num Te xó-Cum humana natura, propter vnione perfo- 28 inffru. nalemifed no eft æternus, & infinitus per hu- menoum. mana natură : quod idem de Omnipræsentia dicedum eft : nempe, > opor efse omnipræfentem,In,& Cum humana natura: fed non per humana natura. Hoc enim est non inexplicabile modo, verumetiam dictu horribile, humanam natura quæ finita eft, suisque dimenfionibus circunfcripta, efse inftrumentum Diving omniprælentie & infinitatis. Rurfus, quero: Quod dixit Chriftus: Eoo & Pateru- Ioan.io.

num fumus potéfine cum humana natura cómunicari? Atqui o Aooo, In carne, & cum carne, est Vnum cum Patre, & ipsa caro Christi hoc pronuntiauit. Fateor quidem omnia ad opus Redemptionis pertinentia facta effe Aozo, in carne, & cum carnetfed affirmo, non omnia facta effe per carnem, cen per inftrumentum. Multa certè ac præclara miracula Christus edidit, adhibita carne, tanquam inftrumento(ex quo illud apud Veteres Homo tangit, Deus fanat) sed quum xó200 excitauit carnem fuam à mortuis (quod miraculu miraculorum nonnulli meritò appellant) id fecir quidem, In carne, & cum carne, quam nunquam deseruit : sed non id fecit per carnem. Aliud est enim percipere beneficium, quam effe conferendi ipfius beneficij inftrumentum.

Præterea, quid hoc ad Omni præsentiam? Hæc.n.res omnes generaliter comprehendit, neg; est peculiare illud Redemptionis opus.

Quinetiam, hoc modo, crippeta & crippeta confunduntur: contra naturam, adeoque contra Theologorum omnium sententiam, Opus enim Redemptionis, est crippeta & Sontiale a: sed non est crippeta: quum sit potius ipsarum ireppetas effectum. Omnipresentiam verò esse cireppetar Deitatis, &, quia Deus est Actus purissimus, esse ipsam Deitatis viriar, doctissimi quiq; Theologi costanter affirmant. Quomodo igitur erit crippeta.

Itémque: si realiter communicatur coipma Omnipræsentiæ, vr illi volunt, non sunt
igitur naturarú in Christo diuersæ coippeau;
sed est tantum vna, diuersis modis considerata: videlicet Essentialiter, respectu Deitatis,
& communicatiue, respectu carnis. Quod
si ita est, iam sunt Monothelitæ ab inferis reuocandi: quorum errorem, hac imprimis ratione, Maiores nostri resutarunt: quod vtraque natura in Christo habeat naturales ac
peculiares suas crepanae, ad vnum coippenae
concurrentes, pro cuiusque natura ratione.

d

1

Postremo, nomen instrumenti hic vsurpatum repugnat Reali proprietatum communicationi (aduersus quam proxime à nobis disputatu est.) Quum enim duo fint instrumentory genera:vnum: wadurinov tantum:vt, ferrum. Alterum, quod propriam habet actionem: cuiulmodi eft, Paftor Ecclefia pradicans Euangelium, vt credamus : Cuinam, oblecro, instrumentorum generi Realem istam communicationem tribuemus? Nec enim faber, in opere faciendo, suam propriam actionem ferro communicat: Neque Deus actionem illam propriam, qua fide in animis nostris ingenerat, communicat cum ipso Ecclesiæ Pastore. Nemo enim non videt, Dei & Pastoris Ecclesiastici diversas esse crepyear, ad vnum lor relegua concurrentes. Que quum ita fint : superius illud enuntiatum, de λόγω fuas διεργείας, In, cum, & Per humanam

naturam exerente, explodendum elle cenfemus. Cererum, que negantut de Carne in Abitracto, minime negantur de Homine in Concreto, propter iplam personæ fignificarionem:yt fæpe à nobis dictum est. Ac de illis quidem erroribus, hactenus.

Sed iam accedamus ad corum distinctiones, quarum ope sperant in primis se avripal rue à fibbis obiectas posse facile vitare.

Quoniam auté hinc arceffunt suas omnes distinctiones, quod rribus modis humana Christi natura confideranda fit : primum omilum, ecquam vim iftud habeat, nobis difpiciendum eft.

De triplici confideratiome corporis Christi.

Triplex eft humana natura Christi confideratio, inquiunt, fecundum ipfam natura, fecundum glorificationem, fecundum maieftatem quam habet vi vnionis hypoftaticz, Quam quidem diuisionem sic ego redarguo,

Errores fie mifionis.

Primum ex hoc axiomate recte differendi, perioris di- Omnes distinctiones, in quibus est perior principy, vitiofa funt.lam inter nos quæritur, an vi vitionis hypoftatica humana natura habeat illam maiestatem quam proponunt. Ecce autem, maiestatem numerant pro vno membro fuz divisionis. Sit igitur hic primus error.

Secundus error, idémque non minor superiore, quod aberrent à proposito. Quaro enim, num idem fit confiderare humana naturam Christi, & considerare ipsius Christi perfonam. Negabunt Atenim quum in illa

iplo

Hym. NATIVRA CHRISTI. 57
ipfo tettio modo dicunt, se considerate humanam natura Christi secundum maiestate
quam accepit ab vnione hypostatica: non
considerat natura tantum, sed persona. Considerant enim natura vnitam al 2629:ac pro-

pterea persona ipsam; ita fit, vt extribus modis, quos assignauerant, iam ad duos redieri-

mus,

Tertius error: quum Maiestatem tribuunt humanæ naturæ: nun quam enim Scriptura Maiestatem tribuit humanæ naturæ in Abstracto, sed semper eam tribuit Personæ in Concreto. Nobis auté Christianis cum Scriptura loquendum est. Semper autem meminerimus, humanam naturam esse plenam omni Maiestate: nempe quatenus ipsius natur

ræ conditio & veritas ferre poteft.

Quartus error: (ne plerósque alios curiosiùs scrutari videar) quia Maiestatem humane
nature distingut à glorisicatione, atq; ita dissentiunt ab Apostolo, qui, quum maiestatem
Christi nobis describit (idque de persona loquens in Concreto, non, vt isti solent, in Abstracto) profert ipsam glorisicationem (quod Phila
posteassuo loco copiosiùs explicabitur) Propterea, inquit, Deus eum summè exaltauit, &
ei dedit nome, quod est supra omne nomen,
vt in nomine lesu omne genu slectatur cœlestiu, terrestrium & infernorum, & omnis lingua consiteatur Iesum Christu esse Dominu
in gloria Dei patris. Hæc Apostolus, superio-

rem distinctionem, seu porius distractionem refellens. Sed iam ordine recenseamus illori distin ctiones easque sigillatim refellamus.



#### LDISTINCTIO PER SE & xat axxo.

narum Phiquitatis.



Refuentio di Con No TEQ VAM speciatim hanc Hinstionum, excutio : fic generaliter insequenboc eff, coli-

#### GVMENTVM

Nulla distinctiones que tollunt ipsa subiecta, Generalis re inter qua distinguere videntur, sunt Theologica: futatio4.ar- ac ne distinctiones quidem. gumentis.

Sequentes distinctiones ad confirmandam corporis Christi omnipresentiam adhibite, sollunt spfa subiecta inter qua distinguere videntur.

Non funt igitur Theologica distinctiones, at ne distinctiones quidem.

Maior satis est perspicua. Nam ipsa subiecta funt fundamenta diftinctionum : quod fi illa euertantur: hæ stare non poterunt. Etenim fi velis vnum ab altero distinguere, & ytrum q; tollissoblecro te,quidná diftinguis?

Minor ita probatur. Eò spectant sequentes distinctiones, vt nobis persuadeant, corpus Christi ese omnipresens vi vnionis hypostarica,à qua idacceperit. Ego verò affirmo ita tolli vtriusque natura veritatem : licet, sat scio, nihil tale cogitent, qui ita distinguunt. Ratio est, Quia si corpus est omnipræsens, iam non est corpus: quia hoc est de ratione corporis vt sit finitum, & circunscriptum certis dimensionibus. Rursus, hoc est de ratione Deitatis, vt essentialis eius proprietas (quæ est ipsa essentia) nulli rei creatæ communicetur. Id quod tamen tollitur istis distinctionibus. Vtriúsque rei veritas ex superioribus pater.

#### ARGVMENTVM II.

Item, Nulla distinctiones qua inferunt contradictionem, recepsenda sunt.

Sequentes distinctiones sunt einsmodi.

Non igitur recipienda.

.

tŧ

E

Minor probatur. Quia hoc volunt efficere, vt corpus realiter & simul sit finitum & infinitum.

#### ARGVMENTVM. III.

Nulla distinctiones qua sunt inexplicabiles, habenda sunt pro distinctionibus. Adhibentur enim distinctiones vt rebus lucem afferant, & ea qua alioqui difficiliora videbantur, reddantur faciliora.

Sequentes distinctiones sunt inexplicabiles (id quod res ipsa manifestum faciet.)

Quare non sunt habenda pro distinctionibus.

#### ARGVMENTVM. IIII.

Amplius , Nulla distinctiones qua id volunt

efficere cuius contrarium manifeste extat in Scriptura: sunt Theologica. Sequentes distinctiones id volunt efficere, cuius contrarium manifeste extat in Scriptura (nempe corpus Christi esse voique, cui tum historia Euangelica, tum omnia scripta Apostolorum contradicunti vt perspicuum suit ex Scriptura locis supra citatis.)

Quare sequentes distinctiones non sunt Theologica. Sed hæc hactenus. Nam id quod dicimus, faciliùs etiamnum perspicietur singulis

distinctionibus refellendis.

Refutat. pri me diftin. Ctionis.

Hæcest igitur prima distinctio. Corpus Christi esse quidem sinitum & circunscriptum, per se, sedesse omnipræsens & voique κατ άλλο, hoc est, secundum aliud: quia hoc habet, non à natura corporis, sed ab vnione hypostatica, per quam το λόγω vnitum est. λόγος auté est omnipræsens, & communicat corpori, vt sit quoque omnipræsens. Aliud est enim (inquiunt) quærere, quid corpus per se sit, adeóque permaneat in vnione personali. Aliud, quærere quid hæcipsa assumpta natura sacta sit, & quanta maiestatem suerit consecuta per vnionem hypostaticam. Hæcissi. Nos autem huiusce distinctionis errores ita recensemus.

Primum, abutuntur hoc loquendi genere, nempe κατ' άλλο. cuius hic proprius est
vsus, vs quoniam in Christo est Aliud & Alind, άλλο ερίάλλο, Theologis omnibus as-

len-

#### HVM. NATVRA CHRISTI. 61

132

nes

.

ffe

ım

nti

ÉIG

107

Ci-

lis

iis

di

1-

ia

V-

1-

7-

2-

id

7-

i-

2-

y-

i-

-

æ

2

C

fentientibus, idcirco quum Christo homini tribuuntur ea quæ proprie Deitati connemiunt : & vicissim Christo Deo tribuuntur ea quæ humanæ naturæ conueniunt : ea intelligantur esse dicta zar ällo: vt quum dicitur Fisius hominis esse in cœlo, ratione ro kopor assumentis, & Dominus gloriæ dicitur crucifixus, ratione humanæ naturæ assumente. Quare nouo modo hoc loquendi genus zar ällo vsurpant.

Secundus error, Petitio principij. Non enim quæritur inter nos, an hoc sit humanæ naturæ proprium, vt vbique sit, & omnipresenssécquis enim nescit, humanam naturam & humanum corpus non esse vbique, sed constare suis dimensionibus?) Sed quæriture an humana natura assumpta à λόγω, sit vbique, quia δ λόγος est vbique. Illi verò ita distinguunt, humanam naturam, per se, non esse vbique, sed assumptam à λόγω vbique esse Quod quidem nihil assud est, quam repetere id quod est in quæstione positum.

Tertius error: avripanic. Nam contradicit ils que illi ipsi proponunt, dum explicant vinionem personalem. Sic enim illi: Realis, inquiunt, proprietatum communicatio falla est, servata virius que natura proprietate. Ex quo sic ego ratiocinor. Si in vinione personali servatur humanæ naturæ proprietas, Ergo corpus Christi non est voique 227 à 22c, vt quidem illi vsurpant hoc loquendi genus. Ec-

quid enim illis est istud Aliud? nonne est y nio personalis cum το λόγω? Certe.at illi ipfi fatentur, in vnione personali feruari humane naturæ proprietatem. Verbum autem Seruandi satis declarat, in ipsavnione personali femanere vtriulque naturæ proprietates, Infert enim necessario proprietates, & elle in naturis, & remanere in vnione personali. Nam hæc duo confideranda funt Effe & Seruari. In humana natura Per se considerata. est hæc proprietas, vt finita sit & circunscripta: In eadem natura confiderata κατ' άλλι, nempe quaterus est vnita το λόγω vnione personali, SERVATVR illa ipla proprietas, vt finita & circunscripta fit. Quod fi credamus huic distinctioni, hæc proprietas κατ' αλλο tolletur. Tolli verò & seruari di-CUNTUL AVTIDATINOS.

Rurlus : Si corpus Christi per le finitum est, adeoque permanet finitum in vnione personali (quod verunque nobis affentiuntur) certe corpus Christi non est factum infinitum ab vnione personali. Nam permanerefinitum in vnione personali, & fieri infinitum ab vnione personali, dicuntur is-Troatrascineciam implorandum est auxilium distinctionis Per se, & secundum Aliud quandoquidem loquimur de corpore non quatenus est corpus, sed quatenus est in vnione personali. Denique ipla avriques magis magisque fit perspicua, quum ita di-Ain-

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 69

ſi.

ıç

r-

di

s. le

li.

-

4,

13

10

C-

6

25

i-

m

10

n-

1

ئع

n-

.

m

d:

n

in

THE

n-

flingunt, Aliud esse querere, Quid sit corpus per se, itémque quale permaneat in vnione personali, & quærere, Quid corpus sadum se per vnionem personalem. Quid enim obsecto te, significat sactum esse? nam
si sactum est aliud quam quod per se est : Ergo non remanet tale corpus quale per se est
aut si remanet tale, non sactum est aliud. Sic
igitur dicendum suit, vt videaris aliquid dicere, Aliud esse quærere, quid corpus suerit,
&, quid corpus sit: nec enim satis rectè hæc
duo distinguuntur, quid sit, &, quid sactu sit,
la si quæris quid suerit corpus Christi, satis
indicas te veritaté corporis Christi euertere,

Quartus error, ad oxegia. Quum enim obiicimus: Si corpus Christi est omnipræsens, inde fequi vtriusque natura confusionem, Respondent illi, corpus non esse vbique per fe:quod idem est vr si di cant, ld quod seorfum est, non confundi hoc est, id non confundi quod confusum non est. Nec enim id quod per fe, &, seorsum consideratur confundi potest eo respectu. Aliquid enim requirieur cum quo possir confundi. Que solutio fi locum habeat, falso igitur fuit damnatus Eutyches: quia nunquam dixit, Verbu, Per le, fuisse conuersum : Imo nihil vnquam confusum erit. Sic enim excipiam de melicrato, mel per le non elle confusum. Atque ita de aliis. Ecquid enim vnquam per le confundi potest. Huc adde aliam

adoxeglas : Caro Christi , inquiunt , non habet proprietates Deitatis per fe: hoc eft. natura ipía. Quod perinde est ve si dicas : ve nam naturam per fe non habere proprietas res alterius nature : hoc eft , idem effe idemi & non alterum. Item : humanam naturam non effe non humanam naturam , quod dis Ringuendi genus fateor mihi nouum videri.

Quintus error quod ilta distinctio litas rosaros: nec vnquam poffit vel mente intelligi , vel vllis verbis explicari , adeò fibi ipfi obelt, & secum ipsa conflictatur. Ecquis et nim vaquam iltad affequi & intelligere poffit, Corpus Christi per se elle finitum, manere finitum & fieri infinitum ? Humana natuea Christi, inquiunt, Per se non est omniprolens. Ego vero quero quidnam istud Per le fignificet. Nec enim inter nos controverfum eft, an humanum corpus, aur humana natura in specie considerata, sit vbique Nec nostra hac disputatio instituta est de corpore simpliciter, per fe, & zadonou, fed de corpore, & de humana natura Christi, que est roderi. Quaritur enim inter nos, an hoc indiniduum, hoc corpus, hac humana natura, nempe Christi, sit vbique, néone. Resposdent non effe Per fe. Si Per fe fignificat, fine xiyo,Iltud Per le nunquam fuit, nec vnquam erit,ac propterea non debuit poni in diftinctione. Eftenim tidiculum negare id effe vbi-

## Hymi NATVER CHRISTING

15

1

vhique quod nufquam eft. Si Per le fignificat naturalem proprietatem humana nature à Aije affumpræ : Ergo humana natura à x636 affumpta haber hanc naturalem proprieratem , vt non fit vbique , ac propreres non eft omnipræfens vi vnionis hypoftatice. Quid fiet igitur de posteriori distinctionis membro, nempe aar dane? Rurius fi sar dans, hoceft, fecundam vnionem hypoftaticam, corpus Christiest vbique, vr volunt: & nunqua fuit Christi corpus nisi fectidum vnione hypoftatica, (alioqui non effet cor-pus Christi.) Ergo nunqua fuit corpus Chriîti quin effet vbique. Quid fiet igitur priori mebro diftinctionis, nempe Per le Quare ecce tibi manca diffinatio : quippe cuius alteril membru refectu estiaut nulla porius, fiquide neutru eius membru in officio ftare poteft. Nam fi dicant corpus quidé Christi nuquam fuille fine vnione hypoftatica, fed fe nihilominus ita feorfum corporis naturam animo & mentis discursu considerare : Ergo corpus Christi nunqua fuit in fefe finitu, & naturales corporis Christi proprierates non funt , nec fuerunt Realiter & Actu in ipfo Christi corpore, fed funt tantum in corum qui diftingut animis, & in cortin metis difcurfu,& cogitatione:quod eftabfurdiffimum. Denique fi dicant Christi corpus non esse vbique per fe, hoceft, ratione natura aliorum corporum humanorum: quaram an illa ratio humani

E j.

corporis sit in corpore Christi secundum vinionem hypostaticam, nécne. Si negent: Ergo Christi corpus non crit humanum corpus secundum vnionem hypostaticam, quod incommodum omnes orthodoxi auersantur. Si fateantur humani corporis rationem esse in Christi corpore secundum vnionem hypostaticam, nobis igitur redit superior nostra conclusio, Corpus Christi secundum vnionem hypostaticam non esse omniprassens, nec vbique.

Sextus error: Quia vt recte vsurpari posfit istud κατ' ἀλλε, necesse est aliquid proponi in Concreto de ipsa Persona, vt: Scriptura
dicit Christu suisse antequam Abraham seret: κατ' άλλο, hoc est, secundum diuinam naturam humanæ naturæ inseparabiliter vnitam. Et vicissim dicit Deum acquisiuisse Ecclesiam suo sanguine, κατ' άλλο, nempe secundum humanam naturam τος λόγο inseparabiliter vnitam. Sic plersque Theologi loquuntur, dum explicant κοινωνίαν τως δολομάτων. Sed quum dicis corpus Christi, iam in
Abstracto loqueris.

Quamobrem ita in illos iplos hanc distin-

ctionem retorqueamus.

Distinctio re (vt illi proponunt)& (si verè loquimur) tum demum natura humana Christi per se consideratur, quum de ea loquimur in Abstrato. Certè hæc propositio falsa est. Corpus

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 67

vel, humana natura Christi est omnipræsensie ita de Persona in Concreto dicedum
est. Christus est omnipræsens, Christus est
voique. Quemadmodum hoc enunciatum
verum est:Dominus gloriæ crucifixus est:sed
var allo propter humanam naturam. Sed
hoc enuciatum in Abstracto est fassum:Deitas suit erucifixa. Quare semper in eiusmodi
enuntiatis manendum est in Concreto, vt an
tediximus.

d

a

n

-

n

C

15

-30

# ii. DISTINCTIO

R Vrsum ita distinguunt. Corpus Christi Refuserio 2.

non esse vbique mona, sed esse vbique Distinctionali de la compositione. Quod non ita intelligunt, vt humanis.

na Christi natura habeat præsentem Deitatem, quæ infinita est, & omnipræsens (hancenim expositionem repudiant) sed quod ipsamet natura humana hoc acceperit & habeat, vt sit omnipræsens. Et hac quidem distinctione volunt superiorem illa illustrare.

Sed certe no minoribus conflictatur incommodis: quæ paucis ego ita demonstro.

Primum non satis proprie ita dicitur: Hu- Ratio. 1.
manam naturam habere Omnipræsentiam,
& ipsas Deitatis proprietates, (núctantű excutio loquédi genus.) Quia nó satis rectè dici
tur, humaná naturá habere Deitaté, siue Deitatis proprietates, quæ sunt ipsa Deitas: qui

È ij.

porius humana natura haberi ab iplo xoy dicenda fit, quippe ab ipfo affumpta.

Ratio 3.

Deinde ve fit vo egen, necesse est manere roine, hoc est, essetiam, que ipsi habitui subfternatur, coque vestiatur. At in hac diftin-Ctione, ro lyen, tollit ro ong. Nam ea eft effentia corporis vt fit finitum, & habeat fuas dimensiones. quod si is est Habitus corporis Christi, ve sit vbique. Ergo habitus tollit effentiam. Perinde elt enim ach dica, Effentiam corporis Christi hoc habere ex vnione hypolitatica, vt non fit corpus. Rurfus, quia Habitus no poteft effe fine Effentia : fublata Effentia, tolletur quoque Habitus. Ac proinde ecce tibi tua diftinctio quæ nec vo aray habet, nec to Tyer. Etenim in ea proponitur Effentia que non est essentia, & Habitus qui non eft Habitus. Quod differendi genus ne infimæ quidem scientiæ ferre posiint , tantum abeff vt in Theologia, scientiarum omnium regina, locum habere debeat.

Præterea (id quod paulò antè copiosiùs à nobis dictum eft) quum quæro, Sirne corpus Christi vbique : quaro de Essentia & Habitu fimul. Non enim quero de corpore humano, in Specie, sed de hoc corpore, nempe Christi,

prædito luo mara,& luo mizer.

Si fateris hanc else corporis Christi elsentiam, vt habeat fuas dimensiones, nec sit vbique:vndéna gérium, obsecro, nobis aduehis istum habitum arrigaring cum Essentia re-

pu-

## HVM. NATVRE CHRISTI. 69

pugnantem? Enimuero iftud dici fine contradictione non poreft: Corpus Chrifti, quatenus est corpus, habere suas dimensiones, fed quatenus vnitum eft a λόγφ , non habere. Nam idem est vt fi dicas, quatenus est corpus Christi, non else corpus. Subilciamus igirur oculis incommodum & dovaror hoc modo.

Omne corpus terminatur fuis dimensionibus, (quod non negant ) Corpus Christi non termi- ar Tutnatur fuis dimenfionibus : quia est infinitum(vt proponunt) quatenus est unitum of hope, boceft quatenus est corpus Christi.

Quare, corpus Christi non est corpus. ac proinde, non est corpus Christo, quatenus est corpus Christihoc est , Ipsum non est ipsum. Miram certe differendi rationem, aut non rationem potius.

Distintio 2. refellitur

#### DISTINCTIO

COMO AL

Quoiner & un epquoiner,

Cle etiam diftingnut: Corpus Christi phy Dift 3. refelficum non else voique: va spouoner verò, lient. else. Qua diftinctione fic breuiter redarguo.

Si corpus Christi non est vbique natura Rasio.L. & elsentia ipfa:Ergo est vbique per accidens, & vi consequentis, est Deus, non natura, fed per accidens. a d'uvaror. Nam, vt diximus, foli Deo conuenit vbique esse.

Item: Siquid ita dicatur supra naturam, vt Rasio. 2.

E iij.

naturam iplam evertat, commodius appellabitut deriquoruce , quam varepquoruce. Sed propria fignificatio Tu om epopusis non delet, fed potins exornat naturam. Sic quum iciunus fuir Mofes, necvllum cibum fumpfit totos dies 40. & noctes totidem : hoc fuit fupra naturam, fed ipfam naturam non deleuit, quin eam potius mirabiliter illuftranit. Idem dico de Christi iciunio, & plerifque aliis confimilibus. Verumenimuerò corpus elle vbique , & elle infinitum, non est proprie supra naturam, sed contra naturam, quia naturam tollit, de cuiuseffentia est, habere proprias dimensiones & circunscriptum offe. Quod quam alienum fit à vera diftinctione, supra declarauicour differend in oner, sernon rancon

Refponf. past. Vbigge fellitur.

Exod.34.

Lairman I

Matth 4

Trey all

Atenim , inquiunt , aliud est natura cotporis, aliud modus præsentiæ ipsius corporis, qui quidem modus potest effe incircunscriptus, licet natura corporis circunscripta maneat. Hæcilli: verum sic habeant: Nos agere de corpore Christi , quod est mden, et læpe diximus, ac propterea actu exifens. Ex quo efficitur , naturam corporis Christi finemodo przientiz , fine existentiz ipfius corporis natura conuenienti confiderati non polle. Nam fi corpus eft, eft igitur quantum : ac proinde circunfcriprum, neque potest actu existere fine modo prafentie. Et corpus præfens, hoc eft , hic vel

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 71

illienctu existens; non potest esse simul voique przsens: alioqui non erit przsensia corporis quanti, sed przsentia Dei infini-

6 Terment

fact bretti

diese fiblica

SUBSERIES.

ed

le-

m

n-

QÇ

n 1-

8

ı,

+(1) a

Sic porrò nonnulli inftant : corpus definiri posse nulla mentione facta loci:Refpondeo non quari inter nos, quomodo corpus definiatur: sed quomodo actu existat: vt antè dixi, quum definitio folear intreftigare nudu & fimplex to till onay detractis illis etiam proprietatibus quibus res actu existentes, & fingularia ipfa necessario vestiurur. Quod fivaleat illud connexum quod proponunt, Locus non venit in definitionem corporis? Brgo corpus aliquod fingulare ita porest adu existere ve no fit in loco certe hoc quo que connexum valebit : Tempus non venit in definitionem corporis Ergo: corpus aliquod fingulare ira potelt actu existere, we non fit in tempore. Abfurdum & dovaw. Ellet enim æternum. Verum enimuerò, licet quum corpus definiatur, non fiar expressa loci mentio : tamen non potest deaniri fine mentione quantitatis, iplarumque dimensionum, ex quibus corpus constat, quatenus corpus est. Et rursus dimenno fine circunfcriptione; ne intelligi quidem potest. Quo fir, vt dimensio tollat Vbiquitatem , non autem simplex loci mentio, quemadmodum isti existimant. Quid zifconfu in para et aropeira

#### TA ATODAY BRITATEN YH

et Omnipre

quad natura incorpores, nili fublata localitare, definiri non potelti Ex quo datur intel, ligi retinendam effe localitatem ipfam, vt accurate quid fit corpus intelligamus. Sed hac Transfab- de re copiosius agendum erit, quum aduerfus Transsubstantiationem Pontificiam differemus; cui proculdubio cum hoc dogmace de Omnipralentia corporis multa funt fuer propri- communia. Atque id vel ex eq perspicuum erates Rea- clie potelt, quod illa duo dogmara iildem propemodum nitantur fundamentis, iildem Scripture locis, iildem fere argumentis, & (vt alludamus ad genus loquendi toties in hac disputatione nobis obiectu) mutuo sibi suas proprietates realiter communicent. Sudent enim Pontificij quantumnis licet, certe Trafsubstantiatio fine V biquitate corporis stare non potest : & vicissim Vhiquitas corporis non poteft conftitui, quin iple rerum cflentiz enerrantur : que eft Tranffubftantiationis proprietas. Sed iam alias diftinctiones andiamus, repended definition approximation, or

6

eff

m

fe

cf

iP de

po

CC

fe

m

Sp

86

pl

b

#### Africa epakenski i obnam pojetoraza IIIL DISTINCTIO 200 House Rrian & 2000.

Mantiatio

Diff.4 refel Diffinguunt præteres in hunc modum, dem Deitatis wwien : fed eft etiam humana Christi nature zeien. Que distinctio ab Iurisconsulais petita est, proprietatem rei ab víuHVM. NATURE CHRISTI. 73

fifuctu diftinguentibus: q antum autem firaliena ab hac qualtione, ita paucis do-

Proprietas diuinæ naturæ, non est aliquid Ratio 1. aduentitium, & aliud ab ipla Deitate, vt iam sepè admonuimus : sed ipsa proprietas est effentia : aded vt Deus non folum habeat omniprælentiam, fed fit etiam ipfa omnipræfentia atque infinitas ; quemadmodum ira eftverar, vt fit ipfa veritas, ita æternus, vt fit ipfazternitas. Longè aliud statuendum est de rebus creatis, Exempli gratia: qui aliquid habet seu possidet, non est illud ipsum quod possidet, ac propterea potest illud cum aliis communicare: neque tamen aliquid eius effentiz ac natura decedet. Quare, hac diftindio in rebus grauissimis adhibita, nullomodo earum vel dignitati vel natura refondetaA : mone Small Docal os 1

Item : Quia proprietas diuina est res sim- Ration. plicissima , in ca non potest arison diftingui à giore. Quarc, fi humana Christi natura habet vium proprietatis dinina, habet igitur

& zrien, quod ablit.

Atemin rebus terrenis , fæpe qui proprie- Ratio 3. tatem habet alicuius rei, eius vium non habet atque ad id fignificandum adhiberi folet hac distinctio. At Deus amirrere non potest vsum suz omnipotentiz & omniprasentia Sed de hac re, deque ista non Theologica, fed juris civilis distinctione, qua Cice-

ro aliquando delectatus est, nimis iam multa, ne forte res aded diffimiles inter fe comparantes, non modò ratiocinationis, sedo tiam iphits rationis, & ernor & zenor amilise videamur. Cærerum, siquis de ipso Christo dicat, eum semper gloriam & maiestatem habuiffe zrice : quatenus eft Deus : licet fuan Maiestarem non semper exeruerit : ille ve rum quidem dixerit : fed nihil hoc facietal Vbiquitatem corporis Christi, de qua dis putamus antif bula it of animons alig ertous creates. Estapli gratia: qui aliquid

#### V.DISTINCTIO PER AP. PARITIONE MET

Disparitionem : 212010 mmo

O Vum vrgentur expresses Scriptura lo Dift.s. refeldire, abeffe, & qua funt éiufmodi:tum illite current ad hanc distinctionem : Apparition nis, & Disparitionis, quam quidem, omnium

periculofilimamita refellimusi

Sequererur Christum non ea vere & rea liter feeiste, que Enagelica historia comme morat. Quod absit, vt vel cogitemus. Conse quentia patet ex ip as vocabulis. Nam quaro:quoties Scriptura narrat, Christu abfuil le à certis locis, estne illud verum, necne Ablit verò venegent. Item quaro s'sitnein telligédum de natura dinina, quæ vbiqueeli, an de humana? Certe de humana: Concludo igitur, paturam humanam non realiter fuils

fe vbi

te

fe

m

de

ct

0

6

vi

Vİ

m

CC

4

q Ť

D fu

le

a đi

C

tieur.

Ratio.1.

## Hym. NATURA CHRISTI. 75

ul-

n-.

GÍ-

fto

12-

m

ad if

10 )\_

05

0

.

0

OH

m

ed

N A

e! 1

q

H

-itates-

The Call dol of

fevbique, quia repugnat, aliquid effe realiterabsens, & realiter præsens. Neque mihi proferant vim vnionis hypostatica : quandoquidem Scriptura loquitur de Persona, no feorsum de humana natura. Sic enim scrinum est : Iesus disceffit, abfuit, non præsens aderat, & cetera eiusmodi. No autem ita: Humana natura discessit, abfuit, non præsens aderat. Ex quo efficitur, humanam naturam etiam cum iplo xon confideratam, non esse omnipræsentem. Nam si exponant, discessit, hocelt, disparuit, accessit hocest, apparuit, sicvigebo. Veréne & realiter erat id quod videbatur? Quod si omnino fatendum est, semper nobis redit nostra conclusio. Nam videri, & non effe : hoc tribuendum eft humanis commentis, non autem sanctissima & certiffima Scriptura veritati: de qua ficaliquando Augustinus locutus est: Si dixerimus In Pfal.93. quia non erat triftis, cum Euangelium dicat: Triftis eft anima mea: Ergo, & quum dicit Ewangelium, dormiuit lesusmon dormiuit lefus: Et quum dicit Euangelium manducauit lelus, non manducauit Iefus: furrepet vermiculus putredinis, & nihil fanum relinquet, vt dicatur, quia & corpus non erat verum, & carnem veram non habuit. Quicquid ergo de illo scriptum est, fratres, factum est:verum eft.Hæc Augustinus.

#### 6. DISTINCTIO PER

Abdicationem.

fellieur.

VIA diserimen adhibendum est inter tempus humiliationis Christi, & tempus ipfius glorificationis : ita rem definiunt, vt tempore humiliationis, humana Christi natura, que vi vnionis hypostatica habebat quidem omniprælentiam , omniscientiam, omnipotentiam, tamen fefe abdicauerit vfu divina illius Maiestatis : arque ita dicatur adfuiffe, abfuiffe, & catera eiufmodi. Quod quidem commentum de abdicatione elle vitioliffimumita confirmo.

Primum manifeste repugnant Apostolo, quem dicunt , humanam naturam fuiffe humiliatam. Sic enim Paulus, Qui quem in forma Dei effet, non rapinam arbitratus est, paren effe cum Dee : veruntamen feipfum exinaniuit, accepta ferma ferni, &c.de quo loco infraplura dicturi fumus. Sed omnino cum Apoltolus de iplo Christo in Concreto loquutus siti perperam isti dicunt in Abstracto, humanam Christi naturam fefe humiliaffe. Dicendum eft igieur, ros xópor feipfum exinaniuisse, non per le, led germer, id est propter hypostatic fibi vnitam carnem.

Ratio.2.

Irems vocabulum Abdicandi non conuenit corum sententiæ. Vt enim qui se Magistratu abdisauit, non modò non gerit magistratum, sed neque præditus est dignitate illius magistratus: Ita, fi humana natura Chrifti fele HVM. NATVRA CHRISTI. 77

fi fefe abdicauit Omnipræfentia ad tempus, vi volunt, sequitur tunc temporis ipsam Qmniprælentiæ authoritatem in Christo non fuille: quod tamé illi non assentientur. Quineriam fi Omnipræsentia est effectum necesfarium vnionis personalis: quemadmodum illi proponunt, non potelt igitur else abdicatio Omnipræsentiæ, quin sit quoque ab-

dicario vnionis: quod est adviaror.

iter

·m·

int.

riffi

bat

ım,

-

tut

bor

elle

lo,

10-

07-

678

ut,

u-

0-

fiti

m

m

on

icè

ih

C-

i.

.

1-

·

Rurlus, Abdicatio infert vlum ipfius rei Ratio. 3. antecessisse. At si Abdicatio omnipræsentiæ refertur ad tempus humiliationis: & ipfa humiliatio confideratur à tempore conceptionis, & eroapxworws vique ad refurrectionis tepusiquando igitur fuit realis vius Omniprafentiz? Sic enim Paulus, Exinaniuit (emetipfum accepta forma serui, & lohannes, Non-Ioan. 7. dum , inquit , Christus erat glorificatus. Atque omnino, concipi in vtero Virginis, repugnat Omnipræsentiæquare si illos audimus, ent recurrendum ad Abdicationem : ex quo efficio: Vnionem hypostaticam & istam Abdicationem fimul copisse: ac propterea fuisse Abdicationem, antequam vius rei praceffiflet. ad uvarov.

Item : Christus dicitur abelse , adelse , & Ratie. 4. cetera eiusmodi, etiam post eius glorificationem. Non est bic, Matth. 28. Recessit ab en, Luc. 24. Ascendit in calum, descendet de cele vinos & mortuos indicaturus, &c. qua d Christum glerificatum pertinent. Ergo

vitiosa est distinctio de Abdicatione.

Præterea: hæc distinctio superiorem illam euertit, arhoei & zphoei: qua solum vsum Omnipræsentiæ, humanæ naturæ Christi tribuebant. Nunc autem illi per Abdicationemip

fum etiam vsum eripiunt.

Adhæc, esse omnipræsentem, omniscium, omnipotentem, non potest ab actu separari, quemadmodum ex ipsius rei signiscatione perspicuum esse potest: nam qui nonest omniscius actu, is necessario quædam nescin Atqui, esse omniscium nesciendo: hoc verò ne sando quidem auditum est: Similiter: qui dicit humanam Christi naturam suisse omnipotentem, non actu, sed potentià: ille dicit, humanam Christi naturam potuisse posseo mnia: quod est pessime adono xer, atque etiam aliquid deterius.

Denique: si caro Christi suit aliquando vbique potentia, non actu, & nunc actu vbique est, vt volunt: Sequitur, infinitum non esse infinitum. Nam res sit plenior quum ad potentiam accedit actus. At infinito accedere nihil potest: alioqui non iam est infini-

tum.

Quid pluribus opus est? Siquis existimat, diuinam omnipræsentiam esse potentia, ille (quæcunque tandem pharmaca conquirat) existimat quoque, Deum esse potetia. advistor & blasphemum. Est enim Deus actus purissismus. Distinguant igitur, quantumuis li-

Ratio. 7.

Rain S.

Ranio. 6.

et.

pr

re

for

ni fu

fic

ce

lo

ne

na

ap

CO

fti

die

Pe

na

10

## HVM. NATURE CHRISTI 79 cet, vertant, inuertant, euertant : profecto.

quicquid attigerint , vlcus erit.

#### VILDISTINCTIO NATV-THE THE RET

n-

n

27

04

ft

in

ó

ui

i

t

)-

04

-

n

ıd

i

i

t,

le

t)

.

h

Perlona

Personaliter D Vrsus identidem hanc distinctionem v- Distinct. 7. furpant : Corpus Christinon est omni- Refellitur. præsens Naturaliter: sed , Personaliter. Quare, videndum est primum, num fatis aptè cohareat hoc complexum: Humana natura per-Conaliter vbique prafens. Etenim fic ego ftatuo: Ratio Li nihil esse in Theologia periculosius, quam si Sublata verborum ac opacteur propria significatione, per aliena, commentitiaque loquédigenera vageris. Atque vt ad rem ipsam accedamus fatis costat, humanam naturam no esse personam in hac disputatione (siquidem loquimur de humana natura à λόγφ in vnionem personæ assumpta.) Rursus humanam naturam dici Personalem, non memini me apud probatos authores legere. Dicitur enim Personale proprie, non id quo Persona constar, sed id quod ad ipsam Personam conflitutam, & ad to opisaperor refertur.Ita fit vt dictio Personaliter proprie de ipsa quidem Persona dici debeat : non autem de altera ex naturis. Sic igitur ex vsu Theologorum rede & op 9000 Ewe loquemur, Christus ett periona. Item, humana natura est assumpta à Verbo in vnionem Personalem. Itemque, Veraque natura in Christo vnita est Perso-

naliter. Sed hac propositio falsa est, Diuini natura eft alicubi tantum præfens. Et mane bit falfaslicet addas tuum illud Perfonaliten Hoc modo: Deitas est alicubi tantum pra-Sens Personaliter: vbi cum sententia falsa, tum dougaror eft loquendi genus, ve ante diti Quod fi illa propositio stare non porest, had igitur stare non poterit : humana natura el vbique præsens, vel infinita, vel æterna, Porfonaliter. Quod si transpositis vocabulis in fuam fententiam exponant, vt velint humanam naturam Perfonaliter affumptam à Verbo,effe vbique præfentem : fequetur , nunquam & nufquam humanam naturam Chrifti elle vel fuifle circunscriptam, ac definitam propriis dimensionibus, hocest, verè humanam naturam : Quod absit. Ratio est: quis nunquam & nulquam fuit, nec effe potell humana Christi natura, nisi alsumpta & à Verbe sustentata : Alioqui duz essent personæ,cum vna tantum fit.

Postremò, sunt qui vocabulum Personaliter ita exponant: vt humana natura dicatu Omnipræsens Personaliter, hocest, eo modo quo in Persona Filij subsistir. Quæ sententia, si commodè intelligatur, licet impropris loquendi genere expressa sit (vt spero à nobis confectum esse) haud quaquam nobis e rit reiscienda. Quis enim est modus quo humana natura in persona Filij subsistit? nempe quatenus Verbum cam sustentat sibi vnione

Personal

#### HVM. NATVRE CHRISTI. &

ina

ne: ter

ræ-

um

hæd

elt Per-

ita

ma-/ er-

unhri-

tam

maquia

otell

80 1

rio-

nali

arur

mo-

tenprio

no-

is c

hu

mpe

ione

onali

Personali coiunctam. Quum aurem Verbum fit infinitum & omniprelens, efficitur humanam naturam femper & vbique à Verbo fuftentari. Huc igitur redit fuperior expositios humana natura Christi eft Perfonaliter omnipralens : hoe est dicere : est personaliter conjuncta cum Verbo, & ab eo sustentata: quod quidem Verhum est omnipræsens. Neque hinc recedunt alif, qui fuam de Omnipræfentia corporis sententiam ita explicant Corpus Christi, inquiunt, omnia implet, non ficus Deitas implet, quia non est facta effentia infinita Sed implet, quia vina est Persona sum Des omnia implente. Hæc illi. Quæ fententiz, vevera funt, ira valde improprium est hoc loquédigenus Corpus Christi est omniprafens Personaliter. Quod vt magis pateat, quaroexteannon humana Christi natura fir zque Personaliter vnita cum eo quieft grernus, quem cum eo qui est omnipræsens, nempe cum xing? Item , nonne co modo humana natura in persona Filij subsistit quo ab co sustentatut, per quem omnia creata funt? Certe. Sed enim nemo qui orthodoxus fuetit, vnquam ita locutus eft, vt diceret humanam naturam effe personaliter æternam , & per cam omnia creata fuille personaliter, led semper vsi sunt vocabulis Personam fignificatibus Hoc modo: Christus estæternus:Per Christum omnia creata sunt, & conamilia Quamobrem fugica funt, in Theo-

F j.

## 82 IT DE VERTTATE VH

af

da

du

eft

dit

na

pri

loc

cll

nz

qu

pol

hu

HOI

ant

I

tura

ado

nipi

-pere

fitare

fliel

Chr

pon

logia prafetrim , ea loquendi genera, que funt mulitara, dovs ara adcoque periculos sima, tandemque exitiosa Ecclesia futura nifi marure prouisum fit. Repudiato igin illo loquendi genere, recipienda est superio expositio, que nihil adiquat realem Omn prælentiam corporis, imo potius cam euc tit : nam fi spectandus est modus quo hums na natura in Filio subfiftit Personaliter, &i est modus vnionis Personalis, vt in ipsa vnio ne Personali maneat naturis sua proprien tes:relinquitur, vt humana natura in Perfe ha Filij lublistens, maneat finita, & aliculi tantum, non autem vbique præsens: quad humanæfiaturæ proprietas. Sed ia ad iplan diffictionem Naturaliter & Personalitere deamus, quam ego pergo refellere.

Constat persona Christiex vtraque name ra: norigitur Persona debet opponi altei natura. Solet quidem oppositio considera inter iplas naturas, quandoquide vna esta terna altera creata, vna Divina, altera humina: & qua inde consequentur; sed perperan constituitur oppositio inter Personam & naturam: quia sublata altera ex naturis, non potestiture naturarum vnio, ac proinde noriam esser persona: quodabsit. Quamobren ita de hoc mysterio loquedum est, vt naturaliter, ad naturam, personaliter, ad personan referationalitation.

- Et quod nonnulli dicunt, duplicemelle

Ratio. 2.

#### HVM NATVRE CHRISTI. 83

actum primum corporis Christi; vitum naturalem, alterum personalem : nisi commode interpretatio adhibeatur dare no poteft. Primum quia vnius einsdemque rei effe duos actus primos fimul , & quod gravius effinter le oppositos, ne fando quidem auditum eft Deinde quia primus actus perfonalis non poreft elle nifi persone, nec proprie dicinifi de Persona. Quamobrem vt hic locus concludatur, recte dicam, Christum efferbique, quia Christus est nomen personæ. Item rov xoper effe vbique naturaliter, quoniam ea est natura 78 x6200 vt vbique fit. At corpus Christi effe vbique; dici non potestineque naturaliter, hoc enim repugnat humene naturæ; neque personaliter, est enim non Persona nomen, sed natura, vt paulo ante diximus.

Item quum dicunt humanam Christi naturamaccepisse à λόγω vt sit vbique, non quidem naturaliter, sed personaliter: admittunt adoregiav. Nam si naturaliter haberet Ommipræsentiam, eam aliunde non posset accipere. Quare illud membrum, non naturaliter, stare non potest in distinctione. Quid autem si ita exponat illud enuntiatu? Corpus Christiest vbique Personaliter, hoc est, Corpus est Christi, qui est vbique, quandoquidem Christus est Deus & homo? Certè, si ita exponant vocabulum Personaliter, quo vtuntur verus erit sensus impropriæ locutionis.

4

4

m

a-0-

n a

d

#### VIIL DISTINCTIO MO do Majestaris.

Dift. 8. refel-

Ddunt & hanc diftinctionem, quamili frequentillime viurpant : corpus Chriti elle realiter vbique præfens, non naturali modo, sed modo Maiestatis : Cuius distinctionis pracipuos errores ita recenfeo.

Primus error:in vocabulo Præfentiz,qui Maiestas est alio modo præsens, quam fr corpus,nec magis poreft corpus effe realing prafens, modo Maiestaris, quam Maiesta potest esse præsens, modo corporis.

Secundus error: dum confirqunt realen præfentia fine modo naturali. Etenim redi præfentia corporis fine vera ipfius corpori existéria, & vera corporis existéria, fine pro priis dimefionibus, ne cogitari que potet

C

tu

pa

de

un

in lu

né

CO

ho

-5.1 illa

gè

fon Pa

Tertius error in vocabulo Maiestatis. enim intelligunt gloriam illam præftantil fimam, qua corpus Christi exornatum ella quam illi inter dona creata & habitualiaco memorat:nihilid facit ad Omnipræsentian illis etiam affentientibus. Nec enim necel eft, ibi effe corpus, vbi fumma illa gloria re lucet : cum absentis etiam hominis gloti longe laréque diffundatur. Quod si nomin Maiestaris intelligant Maiestarem Divinam hoc eft, Deitarem ipfam : fequeretur, corpu Christi esse Deitate ipsam. Quod quide inch modu idéride illis obiicimus, quippe quodi ·illud identide incurrat. Na cuicung tribuit

#### HVM. NATVRÆ CHRISTI. 8

0

畫

III-

ali

n-

112

fr

ter

a

11

ĥ

n

0

t S

Ż

K

Ì

Deitatis modus, illi quoque tribuitur Deitas, que est simplicissima. Quòd fi in rebus grearis hoc connexum valet: De quibus enutiantur proprietates fine coditiones effentiales, de illde enunciatur ipfæ effentiæ : quanto id magis valebit in proprietatibus Deitatis, que funt ipla Deiras? Ex quibus omnibus perspicuum est, hanc distinctionem peccare imprimis and To woldayar her caluor.

Arque hae de distinctionibus illis, que lo- continfo. lét adhiberi ad sustendandu dogma Vbiquitatis: que omnes, vt eodem fpectant, ira in codéerrore versantur, que ego oculis subiicio, propofica distinctione confimili. Homo quide eftrationis particeps per le, Tof ora, naturaliter,&cc. Sed hic homo, non est rationis particeps, ner allo re i zew, &c. Quod quam inepte dicatur nemo no videt. Atqui huc redeut Superiores distinctiones. Sic enim Statuunt: Corpus Christi, vt est corpus humanum in fpecie,effe finitu, quantu, & circufcriptum fuis dimensionibus: quod quide ad definitioné corporis humani pertiner. Sed vt est hoc corpus,nempe Christi, non else finitum, atq; hocmodo rollitur iplius corporis difinitio.

Quineria quoties proponernr superiores ille diftinctiones, toties hec incomoda lon- incommoda Begraniffima lequentur: Corpus Christi Per- Superiorum fonaliter, ve treir, rif ze rou. &c. coceptu, natu, diffinctionis. palsumaffixu cruci, atque omnino veru corpus nó fuilse : & omnes effugiédi vie obftru-Omne

111.

#### HY ME TATER SEVER OF THE

da Tunti Namen illis ipfis corum diftinctio nibus ita ratiocinore Si corpus Christielto mnipratons, & werigeanlor, nonnatural ter, fed personalites, vt illi difting uunt Ergo wicifim:corpus Christi personaliter non d circundipronationi vno codernque refe Au corpus Christiest circuldriprum fimul incipeunscript wat que ita superiorum diftin Ctionum mehra non reche allignantur: Que vbi fit; iam non fune diffinctiones, fedinani vocabulorum fonieus:arque id cuiuis vel me diocriter in arte disserendi versaco, satispo fpicuum offe potelt Verim enimuer acotpu Christi conceptum, natum, passum non suif fe, denique, verum corpus non else, quacun queitande distinctiones adhibeatur, dicim suma impietate pon potest. Arqui hec deile ru diffinctionu tefutatione nobis dictafint

tia non advnius caufa exeogitarum Manue Sur

in periornin

digitalization.

Contintor

Dogma de ... Nuna operæpretiti est paucis demostrats Omniprasen rdogma de Omnipresentia & V biquitate con junatrealem poris Christi, hon tantum verbo Dei, ipsi corporis Chri que rerum natura, verumetiam corum les sti prafen stontie repugnare, quillud proponunt. Etc tiam in pane: nim ve probate possint, corpus Christiele cuius samen realiter præsens In pane, Cum pane, & Sub pane, quoties Sacradomini Coma celebritur: & realiter ore percipi eius rei gratia dos ma de Omnipræsentia corporis in medium protulerunto Arqui sequentibus argumente docebo, istam de Cona Dominifententiam nihil invari superiori illo dogmate. on 209

Omni-

QM

fii

erg

PAF

Do

Cur

gou

LIAI

08

die

qu

9H

tion

.

84

Ide

eft

Øm.

Sum

Ci c

tips

le e

mo

M

lite

Ai,

thb

fini

L W

rac

## HVM. NATWRE CHRISTI. 87

Omnipræsentia Divina generaliter ad res Rain. L.
omnes creatas pertiner. At præsentia Chrin
shin Sacra Cæna, est beneficium particulare,
erga Beclesiam Dei Itaque illa generalis hanc
particularem non interto Alioqui Gæna
Domini ad res omnes creatas pertineret Absurdum Errorest præsantes at addy 2000; magoum in disserendo non virium modo sed er
tiam slagitium.

F aire

Si propter Omnipræsentiam, corpus Chris Ratio 2. these In pane; & Cu pane: Ergo simili adeon que potioni ratione, corpus erit extra pane; qued quam accommodatum striplorum seno sential illividerint.

Quia voiq elle fignificat omnia continere, & nulqua contineri (quod illi eria agnoscut:)
Ideireo longè rectius ita enuntiabitus. Panis estin corpore Christi (vt. aliquando de Deo Act. 17. omnipresente dixit Paulus: In 1960 monemur con summi quamita Corpus Christi est in pane.

Quia magis conuent Omniperscentin di Raio 4.

ci extra locus quam in loco ideis epequentenuns Vbiquiesti diceretur. Corpus Christi est
se extra os conum qui Coma Dominicom
municant quam in corum ore supresse reani
Ratio 5.

Nullym gorpus quod ab alio corpore reani
liter percipitur, est infinitum. Corpus Christ
sti, realizer ore opropris percipitus si inquiunt 1) Quare corpus Christi non est infinitum. Aut a corpus Christi est infinitym
u iidem volunt. Ergo ore corporis mon

percipicur cealiter. Huius fyllogilmi veritas nititur natura & ratione rerum carum de quibus agitur.

Ratio 6.

Slomniprafentia corporis Christi flatus de eft, ve ipfum corpus fie realiter præfens In pane, Cum pane, & Sub pane in Sacrolanda Cona Domini:Ergo & avayase non tanrum dicendum, Christi corpus esse vbique, fed etiam effe vbique totum aborarer. Confequentia paret. Certum eft enim in fando illo my ferio rorum Christum fidelibus exhiberi. Falliras consequentis sic probatur. Voique totum elle non conuenit natura corporez, neque de illa potest dici vilo modo: eff enim proprium, thei toti quod eft oxac oxa, tom el fature que est simplicissima , que Deus eft. Quare aut dinina & humana natura funt vna cadémque ellentia vbique tora (quod abfit:effer enim naturarum confulio) aut funt due infinita simpliciffima inter,fe. diaerla:quod fieri nequit."

Denique sequererur: corpus Christi etian esse in calice (siquidem voique est) & sanguinem esse in pane: contra ipsa Christi verba, expressamque distinctionem qua vsus est, inquiens i Hocest corpus meum: &, Hocest

languis mens,

Si dicant corpus Christi esse cum pane realiter non vi vnionis hypostatica, sed vi verborum Christi (de quibus nobis agendú est suo soco) cur igitur omaipræsentia corporis

in hac

te

E

ni

#### HVM. NATVRÆ CHRISTI 89

inhac quastione tantopere vrgent? Necenim valet hoc connexum, Si corpus Christi eft vbique præsens vi vnionis hypostatica, Ergo eft realiter præsens in pane, vi verborum Chriti. Nec vllus eft tam rudis qui non id facile affequatur: Quare, fi eft in pane vi vnionis hypoftatice, non eft igitur in pane, vi verborum Christi: & vicistim, fi in pane elt vi verborum Christi, certe non est in panevi hypostatica vnionis. Er qui vtranque rationem fimul coniungunt, illi profecto videnturipfi differendi rationi bellum indixiffeiguin nunquam efficient, vt Omniprælentia fit particularis præfentia in Coma,nifi generale cum particulari confundant.

13

Ar enim (inquiunt nonnulli) Sivbique po- Respon patest else corpus:poreft else præsens in Cæna. ir Phique-Respond. Si corpus Christi est vbique præ- fellisur. lens, eftigitur actu omnipræfens. Hoc autem connexum efset ridiculum. Si eft actu vbique: Ergo potest esse hic, vel ibi : sic enim non bene concluditur ab actu ad potentia. Idem dico de hoc connexo : Si Christicorpus est vbique simul. Ergo potest else simul pluribus in locis, quod quidem peius est etiam quam nugari. Sic enim dicendum eft, Ergoeft in omnibus locis simul. Atque omnino versent se in omnes partes licet, nunquam profecto dogma illud fuum Vbiquitatis accommodabunt quæstioni de præsentia corporis Christi in sacra Cona. Petoà

lectoribus, yt id apud le accurate reputents

conclusio. His & consimilabus aliis plerisque argumentis, dogma Vbiquitatis labefactari po-

Nunc audienda sunt argumenta pro dogmate V biquitatis. & ex methodi nostraratione de ca sigillatim respondendum. Qua verò maxime considunt aliquot argumentis, qua illi sibi videntur petere ex naturavnionis hypostarice, nos ista argumenta priori loco discutienus deinde ad Scriptura locos deueniemus, quos illi nobis obiiciunt, ve sum stabiliant, nostram autem cuertant sententiam. Atque ex nostra responsione suturum speco por Pagi, ve nostra stabiliatur, postrum autem cuertatur sententia.

belond. Si corpus Charts eft voique præ fellime.

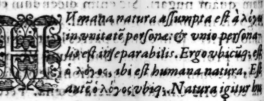
PRIMA OBJECTIO EORVM

denbus in locistutanu sixidempeins eft e-

Respons. ad Obiectiones ex ratione Vnionis hypostatica pe titas.

Refeinfes

m Pbiq.c



mana

HVM. NATVRE CHRISTI mana Christi vbique est Vel sic, Christus non est totus fine humanitate: Ergo fi totus Christus est ubique, humanitas eins vbique est. Quod & alio modo explicant, propolito sequenti Syllogilmo.

Quicquid cum Verbo personaliter conjundum est, illud abique cum Verbo personaliter prafens eft.

00-

lo-

ra-

uia

n-

y-

10-

lo-

nt,

ant fu-

1

119

ola

24

14-

eff

E

1714

A [[umpta natura cum V erbo personaliter vpitaeft in somed im

Ergo vbicunque Verbum adest, ibi personaliter secum etiam assumptam naturam prasentem habet Manual think : were and tones ite

## RESPONSIO.

Primum discurio superius Connexum: Deinderaccedam ad Syllogismum Sentmor, quem fabitciunt. bosse auro to menoniento

- Fallie Confequens: Primus error of this Errores [4aprolar re ilingou, quia verbum Est, non po- perioris obtest verobique codem modo accipi. Quod iectionis. vi facilius demonstrati possit, nostram hanc responsionem ita explico. Este, dicitur aliter de Dea, quam de rebus creatis, quæcunque candem illa fint : fine Effe dicatur simpliciter, fine com additione. Exempli gratia, Deus Est : nempe per se, & à fe, quia est ipla ellentia, arque ærernitas, à qua vna reliqua omnia, qua funt shabent Else. At res creatæ Sunt, non per le, nec à le led à Deo, line quo non possur Este. Et Deus

hi duo modi al man nunquam debent, neque poffunt, vel(vrilli loquuntur) realiter & ch fentialiter inter fe communicari : vel(vt ego quidem interpretor ) inter le confundi : ne res creata cum Creatore exaquetur : quod proculdubio fierer, fi in vtroque verbum Effe, codem mode viurparerur. Rurfus, Deus est bonus, hoc est, ipia boniras, à qua vnare lique omnie quibus bonitas tribuitar, bom funt. At res create funt bone : non à fe nec per fe, fed à Deo, fine quo non possunt bonz esse. Quod aliquando Augustinus esplicabat his verbis : Intelligamus Deum fin qualitate bonum : fine quantitate magnum , fin situ prasi dentem, sine habitu omnia continentem, fine loco whique totum, fine tempore sempitet num, &c. Hacille. Denique (vr ad noftraff quastionem propius accedamus) Deus El præfens, quia est vbique: At res creatæ dicuntur præsentes Esse, quia Sunt alicubi, Dem aurem Eft vbique, quia omnia continer, o mnia confernat, fouet, fustencat, quemadmo dum exponent Scholastici, & recte Sicenim Paulus: Non longe, inquit, abest ab onoque que noftran. Nam in ipfo vinima, & mout mur, & fumu. Et nominatim de æterno fo lio, Omnia per eum confistunt, inquit Apofolus. Bralibi : Sustiner omnia verbo th fue pocente. Quare how Theorema in Theo logia eft certiffi num! Eins folius eft omniact

tinere & suftensare, cuiusest omnia creasi.

4

In lib.Con-

A&.17.

Col.I.

Heb.I.

cí.

90

ne

od

Ef-

104

na.

fe,

int

in.

78,

et-

EA

n-

14

0+

im

10-

ur,

Fr

th

0

cus

Deus igitur est vbique; quia Dei bonitas. fapicittia, iustitia, providentia, potentia, Maiettas, hoceit, Dei essentia est infinita. Neque potest vlis vel locorum, vel temporum finibus contineri, vel terminari, quandoquidem omnia continet & terminat. At res ereate voique effe non possunt : quia sunt creata:ac'propterea sua essentia non infinitz. & noninfinitæ, quia non funt Deus. Et quia funt finita, funt igicur in tempore, & habent fuum Vbi, vel circunscriptiue, vel definitive, pro ratione fux natura. Quod fi non habent suum Vbi, non sunt igitur in tempore: quia non possunt esse ex parte finitz, & ex parte infinitz, vt alibi diximus. Sunt ergo in tempore, & habent suum Vbi, quit subliftunt per eum qui solus nec est in tempore, nec in loco, hoc eft, qui folus 2ternus & vbique eft. Que omnia breuiter hac vna ratione concludemus.

Humana Christi natura nusquam est niss sufientata: quandoquidem à réque sustentatur. Mon ast igitur visique, Quia quod est visique, sufientat, non sustentatur: vt paulò antè demonstrauimus, arque hoc Connexum assirmamus este d'auror.

Secundus error: Δετα εξέρθρον. Nec enim hac funt confectaria: Vnio perfonalis est in-// separabilis: Ergo vbicunque est ὁ λόγος, ibi // est humana natura. Sed ita connectendum // est potiùs: Ergo semper & vbique ὁ λόγος est //

# 94 .IT? DE VERTTATE VH

reoniunctus humanæ naruræ, postquam eaff femel assumpsit. Sic autem ipsi Scholastic hanc obiectionem foluunt, vt dicant argumentum hoc non procedere, quoties corum quæ vniuntur,vnum excedit alterum. Porr hoc non dicitut fatis proprie : vbicunque eft & xoros : hoc enim de virtute fermonis (viloquantur Scholaftici)infert presentiam text be in locis; per partes. Atqui o hopos eft fo mul & femel vbique, quia omnia cotinet, v à nobis proxime declararum est, & est vbi que totus; quia simplicissimus. Sed enim(inquiunt) id efficitur vi vnionis hypoftatica. Respondeo, peti principium. Hoc enim illud est quod inter nos quæritur. Quinctiam fa cile refutatur istud consequens ex natura iphus vnionis hypoftaticæ:in qua (ne à cynofura nobis semel proposita deflectamus) no minatim dicutur naturaru proprietates feruari vtrique naturæ: ex quo fit, vt Deitasin ipla vnione hypoftatica sit semper infinita, tum temporu, tum locorum respectu : qui est æterna & vbique, & vicisfim humanana tura remaneat tum tempore, tum loco finita & circunscripta : nam ipsa humana naturaslicubi præsens & finita semper sustentatur Aco, qui est omnipræfens, & infinitus. Quis verò hac vnio hypostatica, de qua differimus, eft fingularis, in qua etiam fumma&imperuestigabilis Dei sapientia relucet, ea nobis definienda eft,ex ipio Dei verbo, nones noffris

re

re

co

86

hit

O de

co fe

# HVMA NATVER CHRISTI. 95

fi

ja

U+

m

eft

0 3/5

vt bi-

ın-

cz.

14

1

10-

cr-

in

ta,

UIA

12-

12-

n i

uia

m-

CI

johtis commentis. Ar ego inde depromo incam apertiffmam, qua propositio illa generais facile labefactatur. Sidenim Christus latroni penitenti: Hodie, inquit, mecum eris in haradifo. Conftat autem corpus Christi ad tertium vique diem manfiffe in fepulchro, vt Christis iffe prædixerat, & nos in symbolo profitemur. Quod fi dicant fuille fimul in fepulchro & in paradifo proprer Omnipræ+ fentiam tum illis obiiciam fuam illam diftin-Gionem de abdicatione. Nam fi, ve illi quide tradunts humana Christi natura fese abdicatit suailla Omnipræsentia tempore humiliationis rogo te ecquando fuit humiliatio Christi, si non tuncfuit? Item; ( quod ante objectmus ) si qui fuit in paradiso fuit simul in sepulchro, sequitur animam Christi fuille etiam cum corpore in fepulchro : ac proinde Christum non fuifle verè mortuit nec vere lepultum , neque vere refurrexisse: que pinnia absit vt vel cogitemus. Quod fa res hæc possit vlla similitudine adumbrari petitab rebus conjunctiffimis:multz proferentur a zopiswe, & inseparabiliter inter fe comunita, in quibus inperior propositio loef non habebit. Sic lux Solis (hac enim fimihtudinem à veteribus vsurpatam, etiam ipsis Ommpresentiæ patronis non displicere vides farctiffime quidem cum Solis corpore confungitur: neque ramen propterea neceffeelt, ve obicanque sit lux Solis, ibi quoque

fit eius corpus. Item, visio non separatural oculo: nihilominus tamen longiùs portigitur quàm ipse oculus. Item, caput in integn corpore non diuellitur à pedibus, nequetamen vbi est caput, ibi sunt pedes, & pleraqui alia in hanc sententiam.

Verum instant hoc modo: Si totus Chri-Rus eft vbique, ergo etiam fecundum huminitatem. Nego fequi. Nam totus Chriffm non eft idem ac totum Christi : quam diftisationem à doctis Theologis propositan firmisque rationibus subnixam, demiror cu isti repudient. Quero enim: annó totus Christus sit Deus: item: annon totus Christus pal fus fit. Si negant : divellunt vnitatem perfonæ: fi farentur, ipfi fibi respondent:nec enin verum eft, vel Christum elle Deum , secun dum humanam, vel fuille pallum, fecundin dininam naturam. Sed illi de fanctiffini hac vnione personali perinde disputant, " fi ellet crassa quædam & physica compos tio. Quò fit, vt fic etiam ratiocinentur.

Christus, inquiunt, non est totus sinehumanitate. Ergo si totus Christus est vbique, humanitas igitur Christi est vbique. Quoi quidem argumentum valeret in toto alique crasso, terrenóque: vt si dicam, corpus humanum non esse sine suis membris, ac proind vbicunque sit illud corpus, ibi quoque est illius corporis membra: quia vbi est totum corpus, ibi est quoque totum corporis, alio

del

for

gue

# HVM. NATVRE CHRISTI. 97

non iam effer corpus. Sed in vnione perfonali fallax est huiusmodi argumentatio: quoniam ad constituendam sanctissimam hancynionem no requiritur vel crassa comofitio partium, vel fitus, vel exterior que dam rafig. Præterea Diuina & humana natura fion codem modo dicuntur effe:fine dicas Effe simpliciter, fine cum additione: vt Effe presentem, &c. id quod iam ante à nobis observatum est. Quod quum non fuerit animaduerfum : aufim dicere inde præcipue manafe dogma de Omnipræsentia corpotis Christi : qua de re hæca nobis suscepta eftdisputatio. Sic igitur intelligendum eft, tomm Christum non else fine humanitate: quis in persona , quæ Christus eft. à xòpe fufentar humanam naturam vnione perfonalialsumptam azapisas & doupyoras, fine separatione & confunone : aded ve Detras lum Else retineat, quod idem de humana natura dicendum elt. Christus igitur non est Totus line humana natura : quia Chriftus eft nomen Personajqua duarum naturarum vnionem hypostaticam significat.

Et Christus non potest esse nisi totus, aut desinetet Esse Christus: quandoquidem perfonalis vnio divisionem, esseparationem naturatum non admittit. Ac proinde quae unque prædicantur de Christo, de toto Chrito prædicantur, aut non prædicantur de Christospropter cam causam quam diximus.

G j.

Sed non fequitur, quæ prædicantur de Perfona, ca quoque de vna natura prædicari in Abltracto, id quod iam fæpe à nobis inculcatum, fæpius etiam posthac inculcandu erit Quamobrem Elle totum, fignificat conftitutionem personæat, este vbique, significar proprietatem vnius natura, que eft Deitas ac proprerea non valet superius connexum quia observatur σῦ χαὶ πῶς,χαὶ ώσάυτως.

Peccatum eft etiam in ipfa connectendi forma. Sic enim ex legibus :differendi (quz proprie non patientur affirmationem nali ( ex negatione) dicedum fuerat: Si totus Chri-" ftus non eft fine humanitare, & rotus Chri-" Aus est vioque, Ergo totus Christus non el vbique, fine humanitate, quod quidem fire de intelligatur, verum erit : qua in Christo ¿ λόγος nunquam deferit humanam naturan femel allumptam: fed & xozoc qui voique el totus, quiz infinitus & simpliciffimus, femper & vbique est humanam naturam fustentans, que est alicubi, quippe finita, fuisque dimélionibus circunscripta:hoc est, naturave rè humana. Quemadmodum igitur humant natura Christi non fuit passa, nec mortua fne Deitate,à qua nunquam separata fuit, net tamé propterea dicitur passa, vel mortua De tas:lta o xopos no eft fine humana natura, vel omnipræfens, vel æternus:nec tamen ideirco humana natura vel omnipresens, vel eterpa dici potest. Quod si locum habeat conne

bi

bi

36

no Et

mi

HVM. NATURE CHRISTI. 99

run illud quod refello, superiora que obied incommoda proculdubio consequentur: quibus addo & istud consimile.

Si totus Christus non est sine Deitate, & totus Christus resurrexit. Ergo Deitas resurrexit. do o-

Venio ad Syllogismum Suntinos posteriore Errores Syllogo propositum. At que ita maiorem propo-logismi sitionem expendo. Maior est eiusmodi: Quio Suntinus quid cum Verbo personaliter coniunctu est. illud voigi cu Verbo personaliter presens est.

Hæcpropolitio stare non potest, cuius errores ita recenseo. Primus error in vocabulo
Personaliter. Nam coniungi personaliter ide
est, ac si dicas coniungi vnione hypostatica,
sone personali. Sed esse præsens personaliter
nó dealio dici potest, quam de ipsa persona,
vsurpatis, videlicet iis vocabulis quæ personam significant: Hoc modoi Christus est vbique præsens: siquidem Personaliter dicitur à
Persona. Quod si velint ita exponere vt dicant, corpus Christi esse vbique præsens, hoc
est, esse personaliter vnitú cú λόγω, qui est vbiq præsens: vera quidé erit sentétia, sed verbis non satis propriis significata: Nec inde aliquid præsidij accedet vbiquitati corporis.

£

n-

h.

10-

ma fi-

nec Dei

vel

cir-

et-

ne-

Secundus error in vocabulo Presens: quod non vtrobique eodem modo vsurpari potest. Etenim Verbum est vbique præsens, quia omnia continet, & sustentia: Humana verò natura habet suu modu præsentiæ, quéadmodu

G ij.

copiosis supra a nobis exposition chilling

Tertius error. Petitio principij. Quum enim inter nos queratur non fimpliciter, an humana natura fit vbique pralens i fed an hac humana narora a Verbo alfumpra, & cu. co personaliter vnita, sit vbique presens. His ve hoc posterius probent, afferunt vuionem perfonalem , & maximopere nituntur vocabalo Personaliter, vt fidem fuz fententiæ faciant. Hocautem perinde eft, ve fr mihi ita interroganti : Quamobrem humana naturi personaliter cum Verbo coniuncta, eft vbique presens? Respondeant in hunc modumi Quia humana natura Personaliter cum Verbo conjuncta efter Atenim nos negamus id effici poste vi Personalis vnionis: Illi verò perpetuo repetunt unionem Personalem,& quali atlapa aliqued proferant. Quicquid (inquiune) cum verbo Perfonaliter conjundum eft, illud cum Verbo personaliter vbique pre lens elt, arque ita pro Medio fine coclusionis assument id quod est in questione politum. Queritut enim , verum personalis vnio efficiat Omnipra fentiam corporis: hoc eft dicere ; Verdin quicquid Personaliter vnitum eft, fiat propterea omniprælens. Quod probandi genus, fi femel recipiatur, profedo facillimum erit omnia probare, ridendique nobis erunt in posterum nobilissimi philosophi , longéque principes in arte differendi , qui inneftigandi Medij rationem

HVM: NATVRA CHRISTI 101

em accurate nobistradiderunt. Atque hæc

de Maiori propolitione,

lam excurio conclusione que suos etiamnum errores haber. Quum enim ita dicendomeffer ex legibus recht differendi. Ergo fe effumpta natura vbique cum verbo perlong-4 hter præfens elt, fic efferunt : Ergo vbicunque verbum adeft , ibi personaliter fecum eriam affumptam naturam prafentem habet. Quod fyllogizandi genus exemplo caret sbud probatos authores, bour de vizad

Porrà quam periculofum fit hoe loquendi geaus, vbicunque eft & xigas, iam ante admonumus. Recte enim & proprie dicitur, vbicunque elt corpus : quia corpus modò hic, modo illic poteft effe præfens, fed id non convenit Des qui eft Omnipræfens. Quare nifi hoc loquendi genus commode expliceur, ferri non potett. Denique ifta conclufio non respondet corum fententia, necadinuat Omniprælentiam corporis. Nam inter nos controuerfum eft, an (vt illi dicunt ) affumpta natura fit vbique præfens verè & realiter, nune autem ita concludunt, Verbum habere naturam assumptam vbique secum prælentem Quod eft veriffimum, modo hoc enunciatum, ita uti deper intelligatur. Etenim (ve ante diximus) Verbuin nunquam & nufuuam deferit humanani naturam fibi unione Personali cojuncta, quia vnio personalis diuelli non potest cu facta sit a popisas. do es so Belzo er lano Dosol a Guillala

Sed non proprerea necesse est humanam naturam effe realiter vbique præfente:quandoquidem id fir natura Verbi quæ eft eiufmodi, ve Verbum firinfinitum, omniprefens, Simpliciffimum & plusqua oxas exor, ac proinde indiuisum, & voique torum Ex quo fit ve infinitare illa Verbi, non infinitate humanæ naturæ, Verbu femper & vbique fit præfens humanæ naturæ fibi vnione Personali conjuncta. Quanquam autem nihil est in rebus creatis quod plane respondeat sanctiffimi huius mysterij dignitati, quia tamen Omnipræfentiæ corporis patroni libenter vfurpant similitudinem anima, (vt infra videbimus) illud ipfum fimile nunc vfurpabo ad nostram sententiam facilius explicandam. Nam anima dicitur elle tota in toto corpore, cin finguliseius partibus, eò quòd anima, que totum corpus & lingulas cius partes viuificat, fouet & suftetat, dividi non potest. Ex quo fit, vt tota anima totum corpus fu-Rentans, fit semper præsens capiti : nec propterea necesse est, vt caput sit vbique in corpore. Hanc enim præfentiam efficit ipfins animæ natura, & effentia. Quum igitur ita concludunt, Verbum vbique Personaliter habere naturam humanam fecum præfentem, nihil aliud dicunt, quam Verbum effe vbique Personaliter vnitum cum humana natura quam assumpsit, quod & nos agnoscimus, and and and and

Hocautem loco Christianos lectores ob-

# HVM. NATVRA CHRISTI. 101

am

anuf-

ns,

-01 fit

12-

2ali

0-

if-

0-

7-

c-

ad

n.

0-

-

cs

ıt.

1-

9--

15

18

25

le

2

teftor, vt diligenter legant illorum feripta, Quam paqui Omnipræfentiam corporis tuentur, act rum proficurare corum argumenta, rationesque om- ciant par. nes expendant, locos Scriptura ab illis pro- Phiqui. suis politos attente confiderent:corum denique argumentis. distinctiones serio & ex legibus recte disserendi examinent : & spero hoc mihi affensitros, ex illis argumentis que assumunt ad probandam fuam fentétiam, nunquam probari Omnipræsentiam corporis, quam illi fibiperperam videntur efficere : fed hoc vnum colligi posse, videlicet hoper nuquam &nufquam deferere humanam natura quam affampfit, & fustentat fibi vnione hypostatica coiunctam. Quod quu & nos cum omnibus orthodoxis piè & religiosè credamus,& gravissima illa incommoda que ex Omniprælentia corporis consequutur, itidem cum omnib. orthodoxis auersemur : nullis tamen vel cohorrationibus, vel precibus, nullaque hactenus ratione effici potuit, vt infæliciffima hæc & funestissima controversia dirimeretur. Hoc mihi licuerit paulisper extra cancellos disputationis egresso dicere, indignisfimű illud diffidium cű piis omnibus, ex animo, nec fine gemitu, deteftati. Sed iam ad noftram responsionem redeudum est, eaq. nobis concludeda duob. syllogismis, quos ego duor bus itidé corú superioribus syllogismis oppo nam. Priori illorum syllogismo hypothetico TOMTING oppone hunc fyllogifmu hypother ticum a waywy izor eig ad uvator.

Phidon ful

dinaments.

Si bac enunciarum vorum est , Humananam, ra assumpaa à Verbo eft omniprasens personaliter quia cum V erbo , Omniprafente personalite conjuntta est, & unio Perfonalis est infeparabilis (quemadmodum illi ratiocinantur.) Ergo fequens enuntiation stidem erit verum: nempe, humana natura affump ": à Verbo est aterna perfomalitar. Vt probem consequens, quam illi ratione attulerunt, eam ego ipfis reponamividelicet, quia cum Verbo aterno perfonalitet conjuncta eft, & vnio hypoftatica est infeparabilis. Nec yllam fane rationem differenciz proponent, que ex Theologia & neony me de legibus ferri possit : Contrà : profero rationem reprérates, hoc modo; VER-B V M est omnis diuffionis expers, est enim Deus:acproinde quum Omnipræsentia, infinitas, eternitas fint ipía Dei effentia (quod eth læpe dictum eft, dicendum eft tamen fapius) Certe fi personalis vnio tribuit humane nature Omniprescentiam, tribuit quoque eternitatem. Id fi neges : Ergo effentia Deitatis eft diuisibilis , aded vt Omnipræsentia ab æternitate separetur ; ad vivaror. Item, Ergo personalis vnio est secundum plus & minus : tribuit enim Omnipræsentiam qui non tribuat eternitatem : A' Seohoger , & int odlakov, Etenim hæc vnio, vt fanctiffima, ita perfectiffima eft, qua duz naturz perfecte, non autem ex parte, in vaam personam coninnguncur indexim appropria TEL AS CERTIEN I

# HVM. NATURE CHRISTI. 105

Jam superiori Syllogismo Sentus nobis

ETIKO Opponamus:

Nibil quod cum Verbo personaliter consunflum est, dest huim natura vt sit circunscriptum, propridsque habeat dimensiones, vbique cum Ver bo, vel naturaliter, vel (vt sta dicam) personaliter, prasens esse potest.

Humana natura assumpta à Verbo, cum ipso Verbo personaliter coniuncta est, & est buius natura, vi sit circunscripta, propriésque habe at di-

mensiones.

170

Quare, humana natura assumpta à Verbo, vbique cumipso Verbo, vel naturaliter, vel (vt ita dicam) personaliter, prasens esse non potest.

Majorem propositionem confirmat definitio ipsius vionis Personalis, quam ego (vt antè admonui) semper mihi pono ante oculos canquam Cynosuram huiusce disputationis, idque ex eorum preceptis, qui artem verè & recte disserendi nobis tradiderunt, Sicenim à Theologis Personalis vnio épe-Aopunios definitur, vt coniunctio qua duz naturæ fimul vnitæ, vnam personam constituant, fine confusione, fine divisione, servatis vtrique naturæ suis proprietatibus. Huc redeunt definitiones à Theologis propositæ: hucetiam redit Symbolum Chalcedonense, Sicigitur dissero, Si humana natura à Verbo affumpta, cum iplo Verbo coniuncta est personaliter, certe illa conjunctio censenda est

ex natura personalis vnionis. Ex quo efficitur, seruandas effe verique naturæ suas proprietates, ita iubente ipsa personalis vnionis definitione. Nam vbicunque dicis Perfonaliter, infers necessario personatem vnionem : & vbicunque est vnio personalis, ibi est personalis vnionis definitio. At id no fieret si humana natura cum Verbo personaliter coniuncta, ellet vbique præsens:quia hæc est humanæ naturæ proprietas,vt fit circunfcripta, ac propterea alicubi, nó vbique prafens. Quod fi id negas: Ergo non est perfonaliter vnita, aut vocabulum Personaliteraliud significat quam rationem & modum Personalis vnionis. Hoc autem posterius si existimas, rollis igitur propriam vocabulorum significatione (qua de re cogor identidem conqueri in hac disputatione ) quod fi semel admittatur, erit profectò grauius ipfa turre Babylonica: fic enim bis lingue confunderentur, adeoque iam hoc non efset differere, fed quali in perpetua noche verfari. Cum enim vocabula sint reru symbola, fieri nequit, vt de rebus, fine veris rerum fymbolis, verè disputetur. Iam si nobis assentiris, Personaliter fignificare modum & rationem personalis vnionis (quod profecto cum pudore negari non potest) nostra subscribis fententia. Hac enim eft ratio & modus perfonalis vnionis, vt vtrique natura fira proprietates feruentur. Quo fit vt humana naHVM. NATURE CHRISTI 107

fici-

ro-

er-

io-

fie-

ali-

æc

ın-

77-

10-

12-

ım s fi

u-

n-

bo

**D**-

1-

Fi

ri

1

s,

n

3

pra in vnione personali maneat circunscripta, & alicubi tantum præsens. Hoc autem loquendi genus, humana natura personaliter presens, esse a ovicaror iam antè admonuimus: Sed hac de re satis iam multa. Nam de minori propositione nulla est contropersia.

#### OBIECTIO IL

Hoc enuntiatum de Christo: Hie homo est Deus, significat Filium Dei esse hominem actu primo. non secundo: Ergo quemadmodum Filius Dei est omniprasens, ita eius corpus est Omniprasens.

### RESPONSIO.

Omnia vitiosa. Primum non satis rectè Errores suexponitur illud enuntiatum. Fit enim inperioris obnersio enuntiationis: cum sic potius diceniessionis.

dum fuerit: hoc enuntiatum de Christo, Hic
homo est Deus: significat Christum actu
primo non tantum esse hominem, sed etiam
Deum, vt illud de ipsa Persona intelligatur.

Alioqui si à λόγος æternus Dei Filius, esse homo actu primo, & actus ille primus dicatur
respectu λόγου: certè humana Christi natura
esse æterna. advivator.

Est & alius error in Consequente, quum argumentantur ex persona Christi ad ipsius Christi corpus. Nam profero hoc Theorema Theologicum omni exceptione maius: In

Toan. 8.

Heb.I.

Sancto mysterio unionis bypostatica duarum nav turarum in Christo Iefu, non ducitur argumenum neces arium ex perfona in Cocreto, ad alieramen naturis in Abstracto, afirmando. Exempli gratia, Antequam Abraham effet, ego fum, inquit Christus: & rame corpus Christi non fuit ante Abrahamum. Noussime nobis locusus eft in Filio , perquem fecit & fecula, inquit Apostolus, neque tamen corpus Christifuit ante fecula. Similiter (Si magnis compone re parua liceat) si dicam hunc hominem credereinon sequetur corpus eius credere, vel en corpore eredere. Item, Si quis dicat hunc hominem effe mortalem: non inde concludendum erit, animam huius hominis esse morralem. Iraque hac propofitio de Christo vera eft, Hic homo ett Deus: hæc autem falfiffima, Huius hominis natura humana eft Deus,

#### OBIECTIO IIL

Realis communicatio naturarum in Christo facta est absqua ipsarum naturarum confusions. Engo fimiliratione: Realis proprietation commismicatio facta eft , fernata veriufque natura proprietate : quod fi proprietatum est cantium verbatis: Naturarum igitur communicatio eret tanting verbalis as uvator.

### RESPONSIO.

Errores Superioris obiestionis.

Hoc argumentum, nec verbis propriis conceptum est, nec vilo modo causam Vbiquitatis

### HVM. NATVRA CHRISTI. 109

quitatis subleuat. Que ve facilius demonstréur, & cractentur accuratius, ea sunt nobis in memoriam reuocanda quæ de proprietatum teali & verbali communicatione in capite superiori proximo disputata sunt: vbi hanc etiam latebram excussimus, quam vulgo captar V biquitatis patroni in Communicationis & Communicandi vocabulis, quæ præter

morem & vlum, transitiue vlurpant.

nar

tung

sex.

Ta-

nie

ın-

eft

A-

nit

14.

ecă

6n-

r.

-

3.

Nuneve istam obiectionem dissoluamus. dispiciendum nobis est, fatisne recte dicacur. Communicatio naturarum : fiquidem transitiue vocabulum Communicandi vsurpatur : ita vt fignificerur eius actio qui aliand cum aliquo communicat. Quidenim communicat, hoc est, commune facit Diuina natura? Seiplam, inquis. Atqui inde lequiturnaturarum confulio, & wohu Deorne, quod tofit. Nec iam poteris dicere, humanam naturam non effe Divinam naturam effentialiter. Nam hic loqueris de ipla natura & effentia Diuina communicata. Superest igitur vedicas, Naturam Diuinam vel potius rov Mos communicare intransitive, boceft, vpiri Personaliter cum humana natura quemadmodum foprà veteres loquentes audiuimus. Quodidem erit dicendum de Communicatione proprietatum, que pars eft altera superioris coparationis : ar que ita Reais proprietatum communicatio nihil aliud thit quam communio & vnio vt naturatum,

ita proprietatum vtriúsque natura in vna persona quæ eft lefus Christus. Hoe autem pie & constanter credimus:quo quidem pofito ruit dogma de Omnipræsentia carnis Chrifti. Aliud eft enim dicere , carnem effe omnipræsentem, quam si dicas carnem suis dimensionibus circunscriptam, cum Aban qui omnipræsens est, personaliter esse vnitam. Jam fi communicationem proprietatum transitine accipis, chin naturarum communicatio non nifi intranstriue accipi postit, peccas grauissime in iplas differendi leges, qui in cadem coparatione, idem vocabulum variè vsurpes. Est enim fallacia dictionis, Ités quum dicis proprietates communicari, pugnatia (vr alibi diximus) dicis, nisi fimul desinat esse proprietates. Na commune opponitur proprio, & quod comune est no ad vnum pertinet, sed ad plures. Denique quum ficistam communicatione naturarum exponis, vt Dinina natura det, humana verò accipiat: fequitur, proprietates Diuina natura (fiquidem pollent communicari) effe id folu quod communicatur. Vnde sequeretur (absit verbo blasphemia) humanam naturam esse Deum, proprietatibus Deitatis in se recepris : & Christum non elle hominem, proprietatibus humanæ naturæ abiectis, aut, humanam, effe fimul humanam & Divinam naturam. Omnia absurdissima. Peto à piis lectoribus, vt hæc apud fe diligenter & ac--KIH3

### HVM. NATVRÆ CHRISTI. III

vna

em -00

nis

effe

luis

20

nita-

m-

lit.

es, um

téi

H-

fi-

ni-

m

is,

at:

11-

od

1-

Te

2-

0-

R,

m

is

C-

4.

the Part of

Morroh

mate dispiciant : & abstineant ab iis lomendi generibus quæ funt obnoxia tot incommodis: cum in Theologia (in qua nullus leuis error effe potest)omnes aditus, quamferi potelt diligentia, fint erroribus ob-Aruendi. Superest ve aliquid hoc etiam loco dicamus de verbali proprietatum communione, quam illi nobis tanquam incommodum longe grauissimum obiiciunt.

Verbale quum opponitur Reali, significat aliquid dici tantum, sed re vera non esfe, hoc est, esse verbo tenus. Et eo sensu vo- communicato cabulum istud vsurpant : ac propterea dicunt, tantum Verbale, vt opponant Reali, Siquis autem requirat exemplum aliquod vbi merito dici possit quidpiam esse verbale tanium : certe non longius abeundum est nam identidem in isto Vbiquitatis dogmatereperitur. Quum enim affirmant, communicari proprietates realiter : Ecce tibi dogma verbale tantum. Erenim si manet humanæ naturæ sua proprietas: Ergo Vbiquitas corporis, est verbalis tantum: & viciffim : Si corpus eft Omniprafens, non seruatur humanæ naturæ proprietas, nisi verbo tenus. Idem dico de omnibus ipsorum distinctionibus quas ego affirmo verbales else tantum, non reales: quibus de rebus suprà copiosiàs à nobis disputatum est.

De verbali

Alio modo verbale dicitur, quod ad veri borum & poureur explicationem pertinet(ve Tuo loco diximus. ) Quo sensu non opponitur Reali, sed potius co spectat, vt res ipsa proprie intelligatur : ne ex falla interpretatione pateat aditus ad errores. Exempli gratia : quum dico in his Pauli verbis: Petra erai Christus, esse Sacramentalem locutionemi hæc quidem figura verbalis est, quia pertiner ad rectam, propriamque verborum, & opases fignificationem: fed non tollit remis pfam,quin potius eam aftruit, & tollit errorem. Sicenim intelligo: Petram illam fuisse non realiter Christum ipsum, sed typum& fignu Christi venturi. Similiter quum maiores noftri tradiderut, hec verba Christi, Filius hominis est in cœlo, esse per communicationem, fiue communionem proprietatum intelligenda, rem quidem verbalem proposuerunt, quippe ad verborum & conocur explicationem pertinétem : neque propterea remiplam, sed errorem potius sustulerunt. Etenim fignificarunt, Scripturam ita loqui, vt magis fignificet arctiffimam illam duarum naturarum vnionem in vna persona, quæ est Chriftus:que quidem vnio efficit, vt de ipla petfona dicarur id quod est alterius natura proprium. Itaque hoc loquendi genere, res ipfa, nempe vnie hypostatica & ipsius perfonæ vnitas stabilitur: & tollitur error de naturarum confusione, & de ipsius Personz dinifione:

Ioan. 3.

# HVM. NATVER CHRISTI. 113

CP+

nipla

14-

rat

m:

8

i

0-

sej

&

0-

us

0-

n-

10-

4

F

m

is

2-

-

1-

æ

CS

í-

de

biffone. Atque hac fuiffe veteru fentetiam imantea illi ipli veteres fuis verbis nobis expolucrunt, quam & nos amplectimur, quipgecertiffimis Scripture firmamentis fubnium. Ve enim licet animo credas, non corporemihilominus tamé verè credised viciffim. licet non animo incedas, fed corpore, nihilominus tamen verè incedis : ita diftinctiones idiomatum non faciunt rem ipsam tantum verbalem. Atque vt vno verbo tranfigamus, & a nobis, in hoc fanctiffime pracipuoque Religionis Christiane capite, omnem erroris suspicionem amoueamus : piè credimus constantérque affirmamus duas in Christo naturas hypostatice, vere & reas liter elle vnitas, inconfuse & infeparabiliter: & proprietates Diving nature vere & realiter tribui Ielu Christo homini : & vicillim, proprietates humana natura vere & tealiter tribui lefu Chritto Deo : nimirum vni personæ: & ram vere & realiter tribui. quam vera est & realis Christi persona. Sed proprietates vnius nature poste tribui reahter alteri natura, hoc verò pernegamus. Quandoquidem (vt in hac Cynosura quam nobis proposuimus, nempe in vnionis hypollatica definitione, oculos perpetud defixos habeamus ) hoc est de ratione huius vmonis hypostatica, vt vtrique natura suz proprietates seruentur. Alioqui non estet vnio personalis, sed confusio: quod absir.

3

Hoc enim postulat vnio hypostatica, vt natura maneant diftincta, alioqui non ellet vinio naturarum, fed aliquid rertium compofitum ex duarum naturarum commixtione. Id quod Theologi, adeóque omnes Christiani perhorrescant.

Superior obsectio no adinnas Phiquitatem.

gumentum.

1 Nücattendamus, num Vbiquitatis dogma aliquid præsidij sibi possit ex isto argumento comparare.

Reserquetur - Si realis communicatio proprietatumfafuperius ar- da establque confusione ; quemadmodum realis naturarum comunicatio absque confusione facta est (vt dicunt) & realis communicatio naturarum nihil aliud effe potelt, quam ipfarum naturarum vnio Personalis: inde sequitur: hanc propositionem effefalfam : Corpus Christiest omnipræsens, Confequentia paterovi huiusce comparationis. Nam hæc propositio falsa est: Humana natura est Deus: Quare, hæc quoque falsa erit:Hu mana natura estomnipræsens : alioqui latior erit prædicatio in proprietatibus quam inipfis naturis, contra superiorem comparationem ab illis propositam, Etenim, vbique effe, eft proprietas Diuinæ naturæ: ac certis dimenfionibus, locorumque spatiis circunfcribisest humanæ naturæ proprietas. Et he duæ proprietates ita vniuntur hypostatice in Christo, ve vnaquæque suæ naturæ fernetur, ac proinde vnius naturæ proprietas alteri naturæ non tribuatur. Quod totum efficio

# HVM. NATURE CHRISTI, HS

efficio ex superiori com pararione

Y-

0-

C,

4

13

n-

1-

m

n-11-

A. is: 1-

1is.

1-

lu

j-

)f-

is

٠

-

m 0

Item , sequitur ex illa ipsa comparatione: Quemadmodum communicatio natuprum non potest considerari extra personam, ita communicationem proprietatum non posse extra personam considerari. Erso hoe enuntiatum verum eft, Christus eft vbique : Itémque hoc verum est : Christus non est hic. Contrà: hoc falsum est: Corpus Christiest vbique : Itémque hoc falsum est, Diuina natura non eft hic. Sed de hac quidem comparatione hactenus.

#### ABOUT YOUR DE OBIECTIO III.

Qui negant corpus Christi effe omniprasens, d'indicant de prasentia corporis Christi ex regulis physicis, illi negant Deum effe omnipotentem: Ouemadinodum autem unio naturarum in Christo, non est physica, ita communicatio proprietatum non est physica, nec physicis regulis subiecta. Nec modus omniprasentia corporis Christiest vontoc : fed wis oc: nam actu primo, ante nobiscum est, quam actusecundo eius plenitudinem fentiamus.

### RESPONSIO.

Falfum est consequens. Hanc enim re- Errores fagulam ex Sacris literis depromptam Theo- perioris oblogi observant: Non aroumentandum ef-

्रिक मुक्त के माना कार के मान

fe ex omnipotentia Dei , nisi autecedat eint voluntas ipsius verbo patefacta. Nec statui porest voluntas cotraria ei voluntati de qua

clariffime conftat in Scriptura, cuiulmodi eft perpetua veritas corporis Christi. Ecquod enim erir istud ratiocinandi genus:Deum non effe omnipotentem, nisi ea præstet quæ tu iple volueris? Quanto melius Angelus ille, qui non ante proposuit omnipotetiam Dei fanctiffimæ Virgini, quam illi voluntatem Dei patefecifset ? Quod vbi præstitit : tum addidit: Non erit impossibile apud Deum ar pina. Quare : hac obiectio superuacanea est : quandoquidem nisi doceant Deum idvelle : argumentum ab omnipotentia conticefcit : ( quam quum Eutychiani fuo errori prætexerent, à maioribus nobis meritò reicci funt ) Si doceant velle : res confecta eft: nec enim inter nos controuerfum est, possitne Deus id quod velit. Agnoscimus en un hec

Luc. 2.

Deur no vult fti elle ubique.

Ratio. L

Deus voluit ror hopor fieri carnem, verè corpus Chri- participare naturam nostram, & else verum hominem , ve fit verus Mediator Dei & hominum: quæ omnia ex locis Scripturæ à nobis propositis suprà cap. 1. satis manifesta funt. Ergo Deus no vult ea que funt istis cotraria. Quia in voluntate Dei no eft contra-

verba Pfalræ: Quecunque volnit fecis. Verum age, progrediamur vlterius, & ipfi doceamus, Deum nolle Corpus Christi esse vbique:

hoc modo: was used when to

rictas:

HVM. NATVRA CHRISTI. 117 netas: else autem vbique, destruit humanam the firm an aron chy naturam.

2

n

i

Amplius: Sequeretur, Deum velle humanam naturam effe Deum. adviraros, Sic enim Efa. 45. 43. apud Propheta: Sum Deus, & non est alius. Ité: Gloriam meam alteri non dabo , inquit Dominus. Consequentia patet:quia solus Deus est infinitus, omnipræfens, & vbique, vt fupra à nobis suo loco demonstratum est.

Item, Si Deus vellet corpus Christi efse cit- Rerio 3. cunscriptu, & esse vbique:vellet cotradictionem else simul veram. At no vult. Quia principia naturalia (cuiusmodi est hoc principiu, Vide Tho. para i kompara annec) à Deo ipso manarut, Vide Ino. & funt infcripta naturæ nostræ. Deu auté si- lib.t.ca. 84. bi coftare, omnino necesse eft. Cuius rei co- & li.2.c.25. pionor probatio ex Scholasticorum scriptis &c. perenda eft.

Rursus: Sequeretur, Den velle aliquid co- Ratio 4. trariu ei quod in Scriptura cotinetur. al iva- 2. Timoth ver. Quia Scripman eft Deonvivos, in quit Pau- 3. lus, & à Spiritu Dei profetta. Cæteril testimonia Scriptura pete ex iis locis quos antèrecensuimus, quum medium nostræ Demon-

Arationis inuestigaremus.

Atenim, inquiat, hæc vnio no eft phyfica, neq; phyficis regulis subiecta, quod idem de proprietatu comunicatione dicedum eft. Respodeo sancifimű hoc mysteria vnionis hypostatice doaru naturaru in Christo, captum nostrů lógè superare, adcóq; esse nó excutié-

Ratio. 2.

Kerry. L.

cour. Gen

. bil.ca. 84.

32.5.5 13

AlsomiT.s

A Property of the Park

du, fed adoradu : Veru enimuerò quanis hæc vnio nó fit naturalis, est tamé naturaru vnio: quas proinde manere necese est: alioqui, fi altera ex duabus naturis else definit : definit quoq; vnio naturarum : quandoquidem eius quod no eft, vnio else non poreft. Quod fi vnio hypoftatica tollit & absorbet alteram ex naturis, aut vtrăque:certe non ia est vnio, sed naturaru euerfio: lam auté sæpius à nobis demonstratu est, si proprietates dinina natura realiter communicantur nature humanageuerri tum diuinam tum humanam naturam, quod abfit: dinina, quia eius proprietas, qua est eius essentia, est incommunicabilis rebus creatis: humanam, quia non potest esse humana natura fuis dimensionibus circunscripta, & else vbiq. lam fi in Christo manet humana natura & poors (quod illi ipli etia nobilcuagnoscut) ergo manet quoq; ratio quous humanæ naturæ:manet humane ovores corpus quandrideniq, manet ec leges que funt ad coffitneda illam natura necessaria: cuiusmodieft imprimis finitum & circunfcriptu else.

Quod fi ampliore huius rei explcationes me postulas:quæro ex te:num corpus Christi eternum fir Negas. Cedo mihi ratione. Quia inquis, non est creator, sed est res creata, Itague ex teiplo concludo, Corpus Christi subiectum effe reru creataru legibus, hactenus, yt fit res creata. Rurlus quara: Corpus Christi sitne humanu corpus? Ais elle. Ego igitur cocludo, corpu s Christi esse subiectum huma-

# HYM. NATVER CHRISTI. 119

picorporis legibus, hactenus, ve fic humanu corpus. Quinetia cum agnoscas, ita in Chris fi perfona vniri aturas, vt feruentur vtriufque naturæ proprietates, obfecto te, quónam modo demostrabis de humana natura, nist er legibus phy ficis? Et cum Chriftus dicerete Luc.34. Contrectate me, & videte : quia Spiritus carnem offanon habet:negabisne hocargumentum elle phylicum? Ex quibus omnibus efficitors non ita rectè concludi: Vnio perfonalis non el lobiecta phylicis legibus Ergo humana natura personaliter vnita , non erit legibus phylicis, ipfam naturam constituentibus,& maturamet arzyan; confequetibus, fubiecta. Namest usra Bans ab vnione, ad humanam naturamiac propterea apromerica in a se.

Verum fic etiamnum inftant Poteft (in- dien ud a) quiunt) Deus facere ve corpus Christi fit fie mnipotentja nitu, & nihilominus fit infinita atq; Omni- Dei persinepralens: Quia Deus est omnipotens. Itane 41. centest Imo verò Deus illud non facit; quia elt omnipotens. Nam(vt recte censent Scholastici) facere, duo contradictoria effe fimuli vera, nó effet potestatis sed impotetia: quod malo verbis Augustini, quam nostris exprin mere. In finu Dei inquit, non est contradictio: I. Confest. 1 temq: Deus poteter no posest: nec est insirmitat 12. ca.25. de ista fed sirmitas. Hæc Augustinus. Fidelis ma-cap. 14. net (inquit Paulus) feipfum negare non potest. At, iftud, non poteft, pertinet ad fumma potentia, 2. Timoth

CO Bill

quemadmodum idem Apostelus docets 2. H inj.

Christum non elle, Itage non, Ita fratuendum eft, voluntarem Dei, & verbum eins, hoc eft Scripturam facram adrò fibi cohærere, ve nihil discrepans, nihilque erriparison ferre poffit. Itaque fretus certis expressique Scrie prura testimoniis ( qua supra à nobis commemorata funt ) credo, corpus Christi finis tum efferac proinde non effe infinitum : ne videar id velle negare & tollere quod Scriprura facra ftatuit & affirmat.

Philip.s.

Quineriam que Paulus ait corpus nostre futurum evipupor v corpori gloriofo Christi, addit fecundum efficaciam qua fibi poteft amnia fubicere, inquit, confungens omnipotentiam Christi cum veritate corporis ipsius,

derring.

Nunc retorqueamus argumentum ab omnipotentia Dei peritum: hoc modo, ve dicamus, In vnione hypoftatica fumma Dei potentiam elucere, qua factu eft, vr humana natura fuis proprietatibus diftincta manés, ita cu natura dinina cojungatur, ve he due natura,no dinulla,no colula, fed personaliter vnitz, Persona vna costiruat, quz est Christus, Deus verus, & verus homo. Quod profecto, nili Dei omnipotetia, fieri nullo vnoua modo potuillet. Quinetia quò magis & attétius cogitabis, humanam naturam manere fuis proprietaribus distinctam, co magis Dei omnipotentiam admirabere : quadoquidem fi natura humana haberet proprietates diving natura (ac proinde effentiam, vt fape à nobis dictum

### HVM. NATURE CHRISTI. 131

dum est, hoc certe non esset omnipotente Diunæssed impotentiæ potius. In hoc enim imprimis on nipoteria Dei perspicitur, quòd vaus sit & solus Deus. Solus enim est, qua omnipotens; & omnipotens, quia solus, Porrò quum dicunt actum primum cor-

m

est ve

10

ie ie

in in

ű

i,

a

foris Christi non effe aftimandum exemplo aliorum corporum: quia actu primo anenobiscum est, quam actu secundo eius plemindinem fentiamus; his verbis fuam repetunt, non confirmant sententiam, & (quod grauius eft) ita fuam repetunt vt fuam euertant fententiam. Etenim ita ftatuebarin fuis diftinctionibus: Corpus Christi elfe finitum dena, infinitum verò mi zer. Atqui licet wiger fit amphus aliquid quam to errey (lomimur enim de rebus creatis) tamen non tollit definitionem To erray. Exempli gratia: qui hominem armatu dicit, plus dicit quam hominem, sed tamen non tollit hominem, nec definitionem hominis: imò potius eam altruit: quu nisi esset homo, non esset homo umatus. Rurfus fi actus primus pertinet ad tiena rei,& non ad roigen (vt res ipfaloquitur) quomodo stare porest quod nuocaffirmant , corpus Christiactu primo else vbique? Nam fi hoc verum eft, ergo eft vbique dera : ac proprerea illud fallum elt guod dicebant:effe vbique miger. Quod auté fubiciút de plenitudine corporis Christi, quam dicunt à nobis sentiri actu secundo:nisi faci-

### 122 .IT & DE VERTTATE VH

lius explicetur, valde ambiguum est. Nam fi loquitur de donis Christi, quibus fideles repletur, & quæ Paulus fignificat nomine Ples nitudinis Dei, Eph. 3. & quum ait nos effe completos in illo. Col.2. Quid hoc ad Omnipræfentiam corporis, cum sit fidelibus peculiare? Cur etiam dona spiritualia cum natura & essentia corporis Christi confundentur? Denique modu præfentiæ, quo corpus Chrifi vbique fit, affirmamus, nec vontor elle, nec Non vontor, quia id quod non eft, nec elle potelt,& quod infert , arriparina elle fimul vera, id certe, nec animo & cogitatione percipienec verbis vllis potest explicari. Non ersor: quia cum verbum Dei sit obiectum fidei, & cius menfura, nihil poteft elle aisis, quod verbo Dei repugnat.

#### tolland to the second of the on grantation OBIECTIO V. home on a series non collection and the

Hec est veterum regula. Quacunque Christo data funt in tempore, secundum naturam humanam data funt. At Omniprasentia data est Chris Sto in tempore. Erzo illi fecundum humanam na turam data est. o forsag un anhamaup ( ist

#### RESPONSIO. superior to hoove on the constant of the Marie

ctionis.

Argumentum hoc ex veterum sententia perioris obie- petitu, caque non faris recte intellecta, abfit ve inter bondentud argumenta recenfeamus. Hic est igitur sensus superioris regula. Es que

### HVM. NATURE CHRISTI. 123

n fi

FC-

lo-

771-

Z-

ia-

Ira

ar?

ri-

CC

ec?

G-

né

n

m

3

7

12

zi.

ů. à

è

7

e dicuntur data Christo in tempore, ea efintelligenda de λόγω in carne exhibito. handoquidem Christus dicitur accipere, on quatenus eft à logos, led quatenus à leges uram nostram assumpsit. Et ita intelligo nod dicit Theodoretus, illa dici propter huunitatem, id est propterea quod o xoyoc humanam naturam assumpsit. Quamobrem ilfunt accipienda de ipía persona, vi veteres ocuerunt, non autem ad humanam natura a Abstracto referenda : id quod isti faciunt. Erempli gratia, Miracula quæ Christus edimilleiple Patri accepta refert apud Ioh. Et Lazarum excitaturus à mortuis, præfatur fe Patre effe exauditum. Ecquis tamen merito miracula quatenus funt opera biomos ad humanam naturam quantumuis vnitam, femper tamen distinctam referat? Nam verissimè Perrus de miraculis à Chrifto editis verba fadens : Qua, inquit, Deus fecit per ipsum in me- Act.2. dis vestri.Itemque præstantissmuin opus refurectionis Christi ad divinam naturam pullim in Scriptura referri solet. Arque ita w nunc dicatur Deus Christum excitasse à Rom.I. mortuis:nunc Christus feiplum exciralle dis 1. Theff.s. atur, quod quidem beneficia corpus Chris Ioan.10. lilenfit, fed non contulit, ne mihi pleraque tolmodi commemoranda finta

Quod atrinet ad Minore propositionem, Omnipræsentiam illam dinina quæ est ipsius Deitatis proprietas data esse Christo, no me-

Ioan. s. Ioan. II.

mini me legere in Scriptura. Nam de felsione ad dexteram, quam huc detorquent infrà differemus. Nune nobis faris eric hanc obiectionem ad incommodum adigere hoc

Adigitur ad incommodum.

Si hoc loquendi genus, Secundian naturan bumanam, fignificat ipfius humana natura proprietatem, & Christus est omnipræsens fecundum humanam naturam. Ergo Omniprælentia eft humanæ naturæ proprietas, de Awares. Etillipfi dicunt, Christi corpus non effe vhique, nili per communicationem proprietatis Divina. Affumptum patet tum es viu loquendi, tum ctiam ex ipia Scriptura Sie enim Paulus de Christo : Qui fatturell inquit , ex femine Danidis fecundum carnem, Item, Ex quibus est Christus secundum carnen,

Rom.I.

Rom. 9.

### gerig win difference a referate Nam veriffica e OBIECTIO VL a banna dens: Que, ins in Dons feel per phin wante

- Ad explicandam unionem bypostaticam veteres fimilitudinem anima ofurparunt. Quemadmodum igitur amma quandin eft in corpore, wihit facit fine corpore, fed omnia cum corpore & Thed T . I per corpus (non enim widet fine oculo , fed cum or eulo, & perusulum, & oculus videt non infe, quia ell caruventa corporis, sed proper vnionen cum anima) ita disanitas communicat humana vatura voique effo. Nam quandin durat anima & corporis comunitio, obicunque eft anima, ibi quaque corpus eft. We igitur philasophus duas anim4

# VM. NATVRE CHRISTI. 125

fef-

ent

nane hoc

LAB

iens

nni-

Sal

non

101

Z) C

ura eff.

em, cm,

ne.

-

æ,

114

20

61

u 14

ne definitiones tradidit. V num qua in se rae potentiarum consideratur: alteram qua coronsturità Deitas Christi duobus modis conranda est:tum in se & per se, tum ratione peralis communicationis: atque vt anima una eaque est : ita etiam una Deitas in Christo. madmodum autem anima transfundes suas grace in corpus: non connertit corpus in aniam, sed facit quiddam animatum, ita filius Dei fumens bumanam naturam, eique fuas proprieues communicans:non convertit eam in divinimem, fed reddit eam, vt veteres loquuntur, Deilaram. Endem spectar similirudo doctoris qui undem animi conceptum multis auditoribus fide semel impartit.

#### RESPONSIO.

Confequens non valet. Nam in Theolo- Errores [4] gaex veterum fententiis argumenta donder- perioris obnon ducuntur. Portò ex similitudinis iellionis. legibus, non vrgendæ funt omnes eius partesfed id potifimum fpectandum, cuius grain fimilitudo proponitur : idque ad expliandam potius, quam ad confirmandam lenentiam. Arque vt ad similirudinem nobis biectam accedamus, Similitudinem ani- Cur Vereres me & corporis veteres aliquando protule- fimilitudi-Antinon ve exprimerent, fed cantum leuicer nem anima dambrarent vnionem hypostaticam duaum naturarum in Christo: non quod in

Epifero.

omnibus hæc similitudo locum habeat, sed vt docerent, etia rerum creatarum exemplo sieri posse, vt duæ naturæ inconsuse vniantur. Sic enim Cyrillus: Secundum natura vnua (inquit) non tamen in carnem conversam, talem essecut cohabitationem, qualem hominis anima cum proprio corpore habere dicitur. & Athabasius in symbolo: Vnus (inquit) est Christis non consussem substantia, sed vnitate persone: Nam sicut anima rationalis & caro vnus est homo: ita Deus & homo, vnus est Christus. Hæcilli. Quam autem multa sint dissimilia ex his quæ sequuntur facile cuiuis perspicuum esse poterit.

Distimilia superioris similia.

periorite.

1. Anima vnitur corpori vt forma: sed à le 2000 non est forma humanæ naturæ quamas sumpsit (alioquin haberet illa duas formas essentiales) ac propterea necesse non est, vt vbicunque sit à 200205, ibi quoque sit humana natura.

2. Anima agit per corpus tanquam per inftrument u: sed δ λόγος, vt vbique set, non vtitur corpore tanquam instrumento. Est enim
vbique per se, & τῦ ἐν δ λογεία, vt illi loquuntur, το είναι, quemadmodum cos distinguentes suprà audivimus. Et per se vbique est,
quia verè infinitus, & verè infinitus, quia
Deus: Sic inane est quod illi nobis obijeiunt
de oculo, quem satis constat esse anima instrumentum, quo ipsa anima videt.

3. Anima non priès fuit quam corpusiled

אס

HVM. NATVRÆ CHRISTI. 127

Ced

ola

n-

uä

4-

75-

3tis.

14:

10-

il-

is Te

6

as

Vt.

12

0i+

m

1:

17

12

at l'

4 d

se eternus eft : & humana natura quam Simplit, est creata Itaque non magis potest mana natura coextedi no λόγο in Vbiquiutequam potest in eternitate. Nam vtraque venit in rationem infinitatis. Pleraque alia possint proferri in hac sententiam: sed conrenti erimus hoc etiam proponere, non no-Aris, fed ipfius Enfebij verbis: quandoquide eveterum fontibus hausta est hæc animæ imilitudo. Neque verò (inquit) ve anima homiduina interim munera obire non posset, aut obi- lib.7.c.i que adesse: qui Dei Verbum est, omniaque implet, o per omnia penetrat. Hæc Eusebius. Porrò hec propositio, Vbicunque est anima, ibi elcorpus, admittenda non est, fine commoda interpretatione. Nam vbi est cor- / ous, ibi eft localiter circunscriptum, quod eanima dici non potest (non enim est in loco ambiente superficiem ipsius corporis.) Sedanima propriè est in corpore, non au- Incommeda tem in his vel illis locis in quibus videmus superioris corpus ipsum esse. Alioqui fi præcife vrgeas obiectionis. speriore propositionem : eam ego ita refellam: Si vbicunque est anima, ibi est corpus, & anima est in corpore : Ergo corpus est in orpore, Item propono & aliud incommoum, ex quo patebit hanc anima & corpois similitudinem ipsorum sententia repu-

Si similitudo anima & corporis valet ad

Rabiliendum Vbiquitaté corporis Christilve volut) Ergo Deitas Christi est vbiq. ea ratios ne qua corpus Christi est vbiq. At enim ill dicunt corpus Christi effe vbique, quia vbique est Christi Deitas , quod est plane contrarium. Colequentia paret : Nam (vt dixilanima dicitur elle alicubi quia ibi est corpusi

De duplici minne.

Nunc excutio quod afferunt de duplici definitiones- anime definitione. Quemadmodum (inquiunt ) definitur anima tum ratione potens tiarum, tum ratione corporis, cui vniturilia Deitas ve abre confideranda eft tum in le & per fe, tum ratione personalis vnionis (Sie enim malo dicere quam communicationis, ad vitandam ambiguitatem vocabuli, vr and te fuo loco admonnimus) hanc nos duplicem confiderationem non repudiamus, modo recte & accurate fiat. Tum ita pergunt zatiocinari : Quemadmodum anima trans fundens fuas éveppelas in corpus, non conuercit corpus in animam, fed facir quiddam animarum : Ita Filius Dei affumens humanant naturam, eique fuas proprietates communicans, non convertit eam in Deitatem, fed cam reddit Deificaram. Hæc illi. Oue fice go redarguo. Primum vocabulum Transfumdendi ambiguum est, nec fatis convenient huic quattioni. Quinetiam illi qui hoctempore Omniprælentiam corporis defendunts vocabulum Transfusionis auersantur. Nam quod nonnulli cirant Tit. a. & Ioel. z. vbi verbam

## HYM. NATYRA CHRISTI. 139

thum Effundédi viur patur , plane alicinum fillic enim agitur de donis que Deus effudir, hoc est, copiosissime & abundantissime confert in homines.

04

肚

14

1

24

Si

Cİ

14

14

ta.

c,

IC

S

|+ |-

6

nt

6

r

P

in ja

d

-

18

•

ty.

m

Deinde hacverba: Non convertit cam in Deitatem , fed reddit eam Desficatum, accuramis explicanda funt. Nam fi Damaicenus fusest vocabulo Deificadi, non id proptera fuit detorquendum ad probandu dogma Omniprælentiæ de quo disputamus , sed fuit petius commoda interpretatione leniendom. Deificatam enim dixit humanam naturam, non quod facta fit Deus, fed quiat line Deo in vnitate persone assumpta fuit; & præstantissimis donis exornata, prout humane nature ratio ferre poteft. Sed quid locad Omnipræsentiam, cum humana nahra capax eius esse non possit? quemadmodum ante à nobis demonstratum est. Aliowi, fi λόγος communicauit fuas proprietates mmanæ naturæ,hoc eft, & effecit ve humana natura fit prædita ipfius Deitatis prometatibus (cuiulmodi est, zternum, infinitum, & omniprælentem elle) profecto iam naturam humanam Deificanit, hoc th, fecit eam Deum (quod ablit.) Etenim roprietates Deitaris sunt ipsius Deitaris efmtiz (vt alibi copiosids diximus )ex quo , ve qui præditus est Deitatis proprietabus, fit quoque præditus ipla Deitatis elmia. Qui verò præditus est essentia Dei-

F j.

Manage A.

estinique

eatis eum effe Deum , quis neget? Neque hic mihi obstrepant sua illa distinctione quod humana natura non habeat proprietates Deitaris ex le, per le, à le, led tantum Arze communicates, hoc enim est dicere:humanam naturam ex le, per le, à le non effe Deum, fed tamen factam effe Deum. At nos. illis etiam ipfis(vt fpero)affentientibus,constantistime affirmamus, duas istas propositiones elle falliffimas: humana natura eft Deus per se, item, humana natura facta est Deus, Arque hac de verbo Deificandi nobis dicha fint. Ex quibus manifestum elle potest, perperam bac duo vocabula inter se compatari, Animatum & Deificatum, quandoquidem corpus dicitur animatum, eò quòdab anima informatur, sed humana Christi na tura non informatur à Deitate: alioquin vna effer natura, non duz: atque ita plane vnio hypostatica tolleretur. Quid autem fiexillis ipsis definitionibus, quas proferunt, nofram fententiam confirmemus? Quum enim anima definitur satione potentiarum. Hinc discimus potentias ipsas non posse commusicari corpori, ita ve corpus sit præditum illis potentiis. Afficitur quidem corpus potentiis & coppeint anima, quatenus ab anima informatur (anima enim est forma corporis)fed,nifi me fallit memoria, nullus vnqui philosophus censait, potentias anima fieri iph And appelled the suitant on

Resorquesur abiettio.

# Hym. Natyræ Christi. 191

Corpori cum anima communes Sicenim geo, ex ipfius definitionis natura bSi ante recte ex suis potentiis definitur, ipfas entias non magis fieri poffe communes am ipla anima polite fieri communis. Aoqui definitio longe distarer à suo definin guod fieri non debet in accurata definiione: cuius eam effe legem accepimus. vi picquid de ea dicatur, id quoque de definidici necesse fit. Aliud est igitur fi dicas, orpus informari & affici potentiis anima wam fi dicas, corpus habere ipfas potentias. furfus qui anima definitur, ea ratione qua vaitur corpori , illa ipla definitio perspicue acet , corpus affici ipfius anime potentiis) on simpliciter . sed quatenus eins natura gre potest. Definitur enim anima, forma rporis organici phylici vitam habetis po mtia. Corpus igitur hoc habet ab anima, ve franimatum & viuat , quia elt capax & fixipfius vita. Sed non habet ab anima, ve miocinetur quia non est eius rei capari Als maverò & ratiocinatur, & leiplam intel-q it. & facra vifa dininitus oblata recipit & raque eiulmodi facit & potelt faceres herià corpore nullo modo possunt : des anima ita facit in corpore, vt es perfe cat non autem per cospus. lam (i quod poanima, id corpus non potelt to quelo monam modo potentias anime corpori in corpdia & animat valone, and confi

communicatas effe dixeris? Arque hoc illud eft quod affirmamus, humanam quidem paeuram in Christo affici & illustrari summis e præstantissimis donis, sed iis tamen, quorum ipla capax effe poteft, ac proinde no accipete à sér Omniprælentiam : que quem fit ipla infirmitas, neque dari potelt, nec accipi, quod fi possit accipi, definit esse infinitar quia qui accipit, incipit habere: & incipere, repugnat infinitati. Atque vt ad animam redeamus, licet fit tota in toto corpore(nec enim anima diuidi potest) tamen videt per oculos corporis, non per aures, & vicilim audit per aures corporis, non per oculos. Quamobreme nempe quia suas exerit virer in corpore & per corpus, adeoque per iplius corporis partes, quatenus illæ capaces funt. Et, quod caput est, in illa corporis & anima vaione, nihil accidit quod vel repugner ipfi anima natura, vel qued ipfam corporis naturam euertat. Nunquid enim anima definit effe imufibilis? nequaquam : nunquid corpus definit effe visibile? nihilo magis. Num, ablecto , anima communicat corpori, vt fit definitiue, ac non potius localiter, sua quantitare constans, suisque dimensionibus citcunferiptum? Neid quidem. Quid igitur ob fat, quominus illa ipla, quam nobis obiicione panime fimilirudine freti , quafi ipfini anima voce concludamus : quemadmodum in corporis & anima vnione, nihil confert

# HVM. NATVRA CHRISTI. 19

ma corpori, vel, cuius ipfum cospus non capax, vel, quo iplius corporis natura errarur: idé de fanctiffima & fingulari duaum in Christo naturaru hypostatica vnione de flatuendum? Que cum ita fint , superest n superiorem similitudinem ita in illos ipsos retorqueamus.idon. thotal ala limit

Quemadmodum animus hominis non cre- Rome it fine corpore, nec tamen credit per corus, nec corpus iplum credit, licet, in Conreto, homo credere dicarur : ac proinde anima & corporis conjunctio non impedit ominus verunque proprias habeat diftinfique functiones neque hie est realis prorietatum communicatio, ve fusius à nobis mlicatum eft. Ita, adroque longe majori mione in vnione hypoftatica, licet in Conmetorede dicamus, Christum effe vbique, in natura Divina est infinita, non tamé redicimus in Abstracto, humanam Chrihinsturam elle vhique, quandoquidem hoc ipugnar humanæ naturæ, quæ finita eft fuifque dimensionibus circunscripta. Et, vi hufusce similitudinis, proprietatum communicatio realis, quam illirintroducunt, tollenda ell. Nam quòd quidam obiiciunt ipfum corus este instrumentum quo proximò credibus ed quod Scriptura dicit nos corde ininligere & credere, error eft in falfa vocaforum interpretatione, quandoquidem criptura, nomine Cordis, fignificat animu

Reserved. THE PROPERTOR

Sant sucto.

Inj.

# Hymatanay Constr. 40

splum, que madmodum faris est perspicuum ex vsu Scripture Nisi forte quis existimet partem illam corporis humani que cor diciput, faisse, vel, esse reipsa circunciden da quia subemur cor circuncidere. Sed de hac qui dem similirudine hactenus.

Similiondo Doctoris excuticur.

Similitudo doctoris nobis oppofita pira Called de axx yiven, & ab its qui norunt diludicare Tauro (4) (Tropor) no audifetur quidemi Nam Christi corpus non est comparandum cum animi conceptu : quippe cum corpus nonfit auxo. Deinde animi conceptus non of idem numero in multis auditoribus y lie cet fit idem quoluna (abfit enim vr intellecum vniuerfalem confrieuamus ) cuius rei copiolior tractatio à Scholasticis pereda ell Quare, vno verbo ita similirudine hanc rege ramus : Quemadinodu ille animi conceptus qui vitte & idem numero in te eft, non est in alio, nedum possit vbique else ita corpus Christi, quod quidem est virum idémque numere, vbique else non poteft. Sed iam pergne dimerendib smeanigns appliered miles fimilieueinis, proprietarum communitium number

Reterquesur superior similisado.

cario real 114 OLTO 3180 estolicada

Bafil.ing. Chrifti na-

Peteres similitudinem servi candentis & ignitrosurparant in hac quastione. Ferrum autem coextenditurigni in serve existenti. Itaque exista similitudine, obicung est à hopoc, ibi est quog humana natura Christi. Habet serrum vò quantum ignis

# HVM. NATURE CHRISTI. 133

10

ct

įų.

ia

1-

W

14

12

Ď.

m

18

ñ

.

į. ei

7

.

n

ŝ

thou

mis verò rò naus món. Sernatur autom actionum naturarum differentia de in Terpunpier nauces, der in neuauliern roun, inquit Damascenus. Por aferrum ignitum retinet proprietates naturales. delicet , nigredinem & frigiditatem ; id quad met postquam ignis a ferro recessit. Hue spettat Orig. Auiliendo unquenti & odoris à Veteribus ufur guft. Cyrilnta,qui humanitatem Christi cum unguenti vafulo compararunt of bidel at manpara orist

### ferro info terminatur. Quid aurem imilele Christo rep Old MONGES

in humana nasuraranguam in hibietich Mi Idem respondemus quod supra, quodad veteres attinet. Porrò ferrem istud ig nitum perioris obdum in iphus fimilitudinis ratione, extra quam fi vageris , jam non erit fimilitudo, ed distimilitudo potius. Hot igitor tanmin veteres docere voluerunt, duas naturas imul vniri poste in Persona Christi abfr que confusione, & ex alla vnione nihil de collife Deitati , plueimum autem-humas ne nature accellite a falua ipfins matus 12 fubitantia. Que omnia veteres proponebant aduerfus errores hæreticorum. Quamobrem intra hos fimilitydinis fines abliftendum eft. Et eriam, præfertim in re tanta , condonandum aliquid eiufmodi similitudinibus : alioqui si accurate de re ipfa dicendum fic , calor & lumen ought of a proprietation communitie

igniti ferri funt mera ipfius ferri accidential que cirra fubiecti interitum & adeffe polsut, Se abelle que nihil magis contrarium myllesto sie desapuiosus reperiri possit. Ferrum igieur cadens & ignitum nihil adiuuar Vbiquiratem corpor is Christie quandoquidem hac longistimo internallo & plusquamtorogenere differunt. Quum enim ignis lirin ferro tanquam in subiecto, nihil mirum f ferro ipio terminatur. Quid autem simile in Christo repetias? Num Deitas 78 λόγυ est in humana natura tanquam in subiecto? No diuina ab humana natura affumitur, & in ea fubfiltit? ( ignis enim à ferro capitue, &cin forto continetur.) Num à xòpe poteft relinquere humanam naturam femel affumptam, non minus quam ignis poteft à ferrorece dere? Num humana natura est materia in quam Deitas agit ? Num vnio hypostatica in Christo fit commistione Deiraris cam humana natura > Arqui fi fimile ferri candentis vrgeas, illa omnia erunt admittenda: quodablit. Quinetiam quum illi prærer conmunicationem proprietatum agnoscant in Christo dona etiam creata & habitualiar oblecrote, in fimilitum de anima, tum de ferre ignito, ecquidnam poterit responderedonisillis creatis, quibus humana Christi natura exornata eft: fiquidem & viuificatio corporis, & calor ferri, & relique eiusmodi qualitates cum proprietatum communicatione

# HVM. NATURA CHRISTI. 137:

4

n G

mecomparantur? Miror autem nonnulshbi tantopere placere in hoc ferro igni-, vt fe in hoc simili acquiescere profiteanqui posteaquam dixerunt realé proprientum communicationem esse nobis incomrehensibilem, & imperuestigabilem: quipe plane varpoumur: postquam ad hocsimile deventum eft, affirmant illustre nobis icproponi realis proprietatum communiationis exemplum : Ita vt ex re plane varppour nobis rem prope quomir faciant, camque ex rebus physicis facillime intelligi posle autiment. Quapropter præter illa que iam dica funt, aliquot etia incommodis, iifdemque, vt grauissimis, ita prorfus a dadoros istorum sententia obruenda , ferrumque istud candens & ignitum extinguendum eft. 100

Sirealis proprietatum communicatio cu Incommodaferro ignito comparatur, & caro Christi fer- Superioris fiut naturales proprietates, quemadmodum trum ignitum retinet nigredinem & frigiditatem (vt illi nobis exponunt) Ergo cato Christi nunquam fuit reipla & actu finita, sulque circunscripta dimensionbus. Conequentia patet:quia ferrum ignitum & candens non eft, vel frigidum, vel nigrum, alioqui non iam ignitum & candens: Item lequitur Christum nunquam fuisse mortuum nisi otentia: quia ferrum ignitum non est frigimactu, fed tantum potentia. Item fequitr, carnem Christi non posse actu exercre

naturales fuas facultares , nifi feparetur à ali 348 ita hypoftarica vnie difsoluatur, quemadmodum ferrum ignitum vt acta fir frigi! dum, necesse est, ignem à ferro verè ac reipfa separari, ita vt ferrum definat ignitum elsel Item , Si realis proprietatum communicatio cum ferro ignito comparant, ve illi volung Ergo Chriftus non iam eft actu zternus Sorator & blafphemum. Confequentiapater Nam quemadmodum ferrum non accipit ab igne ve fit leue, & furfum redes. Ita ignis iple in fetro ignito non ia eltactu leuis, nec furfam rendens: Et hæc propolitio falla eft: Ferrum ignitum eft leue & forfum tedir. Ex quo quidnam efficiatur, fatis vides. Sed ne plora einsmodi consectemur (que propemodum funt innumerabilia) nunc istud simile ferri candentis in patronos Vbiquitatis retorquendum eft in hunc modamo oringi orini

obiectio.

Remquerur . Quemadwodu ignis ita vnitur fetro candeti,ve ferri naturam non destruat (nec enim offer ferrum candons, nifi maneret ferrum) ita in vnione hypostatica, de qua disserimus, dinina natura naturam humana noodeffruit, ac proinde manent ra wowd & essentialia humanæ naturæ cuinfmodi eft, Haberofuas dimentiones, & illisterminari, Item; Quem admodum in ferro candente ignis non affis eit ferrum ils qualitatibus : quæ ipfins ferri natura & elsentia plane repugnent (nece mim forrum fit ratumploue , furfum tendens)

# HVM. NATVRÆ CHRISTI. 139

H

em

igi1

ipfa

elsel

atio

ine

tet:

ab

ple

ira

PH

uo

rg

m

TÍ

-

23

1

d

1

Illis tantum qualitatibus quarum natura mi potelt effe capax (fit enim molle, canms,& calidum,)& fi proprie loquimur, non mim vrit , fedignis in ferro , vr illi ipfi veres, nobis obiecti, docuerunt. Ita à xòpos nó Orig.li.2. tribuit humana natura, quorum humana mepi apx. h natura capax effe non potest, cuiusmodi Theoph. in linfinitum & vbique effe : fed eam illustrat loan. cap.9. o fulgore, & exornat dotibus incompreienfibilibus, quarenus ipfius natura condino ferre potest. Item: Quemadmodum in ferocandente lux & calor ignis non ita ferro minantur, quin progredifeur longius: nene necesse est vbicunque ferri candentis la & calor fuerint, ibi quoque ferrum ipim effe : Ita 78 Aoge Deiras non terminahumana natura: neque necesse est voiunque fie ipla Deiras (vt loquuntur) ibi quoque elle naturam humanam. Item, licet omnia propemodum illis largiremur, nihil timen aliud ex hoc fimili efficerent , quam Christum iplum else vbique & omniprælentem. Quod ego ita breuiter oculis subii- 1744 do : In hac fimilirudine quatuor propomintur, ignis, ferrum , ferrum , nitum , & vis vrendi, quibus hac quatuor pari ferie mpondent, Verbum, homana natura, Persona Christi, & Omniptzsentia. Ex no apparet , in hac similitudine , ferro mito non respondere humanam Chrinaturam in Abstracto, sed Personam po-Mob

dogs AT

1025.01

siùs, que confrat vnione personali vtriusque naturz,quemadmodum ferrum ignituin cofat ignis & ferti conjunctione. Vt ergo non recte dicitur , ferrum vrere , quod tamen de ferro ignito rectè dicitur, idque no propter ferrum, led propter ignem in ferro vrentem; Ita non carni Christi in Abstracto, sed ipli personæ que eft Chriftus, tribuenda eft Omnipræsentia.Denique dictum illud Damasceni de vítione abscindente, & de abscissione vrente, corum, qui hac similitudine abusuntur, errorem facile redarquit. Quemadmodum enim in cauterio candente, fi propriè loquimer, non ferrum vrit, fed ignis in ferro, & vicillim non ignis abscindit, sed ferrum iplum ità dispositum, & tamen verumque tribuitur cauterio candenti, fine ignito ferro:ita proprietates, tum diuina, tum humane nature ita personaliter vnjuntur in Christo, ve faluz & integra fuis naturis referuentur,& nihilominus omnes proprietates verè & op sofogos Chrifti perfonz tris buantus constituerdes ous bord

De fimilimid. unquen-

Posterior similiando vnguenti, dilucidis ctiamnum illorum fententiam refellit. Quéadmodum enim odor vnguenti longe lareque diffunditur, nec verum est, vbicunque fuerit odor, ibi quoque vasculum vnguenti elle sita, licet à héper nunquam deferat humanam naturam femel affumptam, non tamen efficit yt ille fit infinita, & omniprafens, Sed de his

## HYM. NATURE CHRISTI. 141

this similitudinibus satis, superque : Nec ex similitudinibus folent depromi heologica demonstrationes.

#### OBIECTIO

cő.

on de

ter

m:

pfi

0-

26-0+

U-

4

0

in -

to

Uin

0

-'n

òş

ti

27

d

You Christi Lazarum suscitantis rette diciwox Omnipotens, & manus Christi manus Omnipotes: Ergo similiratione corpus Christi relle dicitur Omniprafens.

#### RESPONSIO.

Fallit Consequens : Nam fiquis vocem Erreret fu-Christi Lazarum fuscitantis omnipotentem perioris abppellarit; is certe non considerabit essentia iedionis. plius vocis. Absit enim vt sonus & aër sit omnipotens, sed eum considerabit cuius vox fir. Similiter, qui dicet manum Christi omipotentem effe, is non respiciet carnem, offa,neruos, ex quibus manus componitur, led eum intelliget euius est manus. Nam quum mulier illa fluxum sanguinis patiens, fatim conualuit postquam tetigit fimbriam vestis Christi:nemo propterea vestem ipsam Christi omnipotentem appellauit : Sic enim Christus, Cognous virtutem exisse à me, inquit. Hec eft igitur, aut elle debet fententia corti qui fic loquuntur : Vox omniporens, id eft, eus qui est omnipotens : Itemque manus eus qui est omnipotens, nempe Christi Del hominis. Nam vel vocis, vel manus esentia non edidit przstantistima illa Chri-

A&.10.

fli miracula, sed dinina virtus, quemadmodum Scriptura testatur. Signa qua secie Dem per ip/um (inquit Petrus apud Lucam) Items Queniam Dem erat cum ipso, inquit idem Petrus. Quod siquis aliter, vel loquitur vel intelligit, is Scriptura contradicit. Ac propterea virorum aliquot doctissimorum sententiam ita exposui in principio huiusce disputationis, ve siquando videantur loquuti de Omniprasentia corporis Christi, sic corum verba exponenda sint: Corpus omniprasens, id est corpus cius qui est omniprasens.

### OBIECTIO XI.

Si Christus est adorandus etiam secundum humanitatem. Ergo etiam secundum humanitatem est Omniprasens. Antecedens patet ex sententia veterum.

#### RESPONSIO.

Zerrores superioris obieclionis.

Antecedens non est conceptum verbis propriis. Personam enim, hoc est, Christum ipsum adoramus, quandoquidem Christus est Deus, & homo, sed qui naturam humanam seorsum adoraret, ille personam diuelleret, & naturas confunderet. Hoc enim Connexu est necessarium: Si secundum humanitatem Christus est adorandus: Ergo secundum humanitatem Christus est Deus: loquimur enim deadorarione, qua religionia gratia

## HVM. NATVRÆ CHRISTI. 143

11

.

-

i

3

of the

aria exhibetur : constat autem solam Deirem per se adorandam esse. Quòd autem deres aliquando carnem Christi adoranm esse dixerunt, vsurpares hæc verba Psal-: Adorate scabellum pedum eius: Perinde rcipiendum est, vt si dicerent, Deum homimem factum, effe adorandum. Sic intelligena sunt dicta Patrum de adorada Christi carne,vt quum Hieronymus dicit: Si mors abfor- Eph. na est in victoria, quare no carnis humilitas, que mpter humanam salutem assumpta est, in Divinitatis transcerit maiestatem, vi fecerit vtrunque mum, ut non adoremus creaturam sed Creatore? Hzc Hieronymus: quæ nisi intelligantur de persona & de > 620 facto homine, proculduhoorthodoxa non funt. Hæc fuit igitur veterum sententia, per humanam natura aspedabilem, adorari Deitatem, que non estabectabilis, ve aliquando dicebat Theodoretus. Atque omnino (quod caput est) nusquam andies Scripturam ita loquentem, vt dicar, Christum secundum homanitatem esse adorandum: Personam enim i psam nobis adorádem proponit. Quod fi vrgeant suum illud loquendi genus : Christum eriam secundum naturam humanam esse adorandum, quæro ple dixerit, Afrendo ad Deum meum, & Deum tefrum. Item quæro: Annó, Deum pro Deo no verè agnoscere, sit Deu adorare? Rursus quero, secudu quá naturam dixerit, nos ado-

Ioan.4.Lib.

ramus quod seimus, de quo sic Cyrillus: Sicut Filius, quanuis verè adorandus, ramen adol rat vt homo (nos enim, inquit, adoramus quod seimus) sic quanuis Deus secundum naturam sit, tamen Patrem, vt homo. Deum sum appellat. Quare, sacessat illud loquendi genus in Abstracto, secundum naturam humanam, & cum Scriptura rectè, orthodoxè, ac proinde constantissime in Concreto dicamus Christum esse adorandum.

Confequens

Consequens autem superioris obiectionis nullius est momenti, primum quia ex dictis veterum non deducuntur Theologicæ conclusiones, deinde quia ex illa adoratione, de qua veteres loquuntur, non rectè insertus omnipresentia humanæ nature Christi. Censurent enim totum Christum adorandum esse ne personam diuellerent. Alioqui siadoratur caro Christi, & propterea est omnipræsens (vt isti concludunt) & nihil aliudadoratur mis Deus benedictus, vt omnes orthodoxi fatentur (non enim adoratur creatura, sed Creator, inquit Hieronymus supra eitatus) certè caro Christi est omnipræsens; quia est Deus a sourcer & blasphemum.

Item hac ratione facile tollitur illud ipsum Consequens. Nam quum dicimus, Deumes se adorandum, tum id proferimus quod à nobis præstandum est, & cuius ratio petitur ab ipsius Dei natura. Cur enim Deus est adorandus? Nempe quia est Deus; videlicet,

eter-

# VMINATURE CHRISTI. MY

,i

d

Ħ

,-18

1

4 18

8

3

-

Ė Ė

Ď

â

ì

ì

ž

mus,immensus, omnipotens, Creator, minus, fumme bonus, fumme justus,& ris hanc fententiam dici poffunt. En tibi o quamobrem Deum creatore res creata beant adorare. Quare, quirecte & acnte volet ex ratione don differere , non concludet, Est adorandus, Ergo est omnielens, fedita potius: Eft Dens, videlicet, ternus, immensus, omnipræsens, creator; minus,&c. Ergo eft adorandus. Sed frita -- 3 minus riocineris, est adorandus, ergo omnipras,tu dices on igraci properes quum Deir fir simplicissima : ratione Omniprasenvenient reliqua que fupra commemominus omnia, nempe, zrernitas, immenfiomnipotentia , atque omnino ipla Dei-Sie igitur eadem nomine verillime, & it were concludam : Eftadorandus, ergo eft rous, oft Creator, eft Deus. Quod fi non non licebit igirur ita concludere , Eil randus:ergo est omnipræsens. Non enim ratio magis debetur omniprælentia, m eternitati, quippe quum essentia Deifir fimpliciffima , vti diximus : atque idices, fi dispicias rationem & causam fus adorationis & cuius Omnipratentia magis est causa quam exernitas. Itaque ttram effe Deum : facile ruie Consequent corpus, ne animo ceinoisbeido circina Kie inienos

Line Post

#### steroit financiais, omriporeis, suscior. OBIECTIO x. .... zu simo

Si Solie curfus inhibitus est lofue, 10. marente nihilominus ea natura qua Sol est mobilis: Erro nihil vetat corpus Christi circunscriptum esfe, & incircunscriptum simulatione salay annus inconclude: Englished

#### RESPONSIO. setting inviscous, omn practice decates

Errores fuperioris ob-

Vitioliffimum Connexum. Primus error: quum ex en quod per miraculum, idque femel factum legitur, colligunt, scilicet, que sit vera, perpetuaque ratio corporis Christi.

Secundus error: quum ex co quodest mebec, argumentantur ad ipfam effentjam. Nam elle mobile, non constituit Solis effentiam, & cius rotti in enay. Aliequi cœlum ipfum ef let Sol, quandoquidem est mobile, atqueidem de reliquis sy deribus dici possit. Quare, inhibito motu no proptered fublata eft Solis effentia. Dicit enim Scriptura, Solem ftetiffet ex que efficitur, Solis remansife effentiam. Quinctiam fiquis velit cum plerisque Scholasticis effe curiolus, existimabit fieri polle, ve post mortuorum resurrectionem Sol maneat fine motu. At qui dicit corpus fine quantitate, & fine propriis dimensionibus,ille dicit corpus, non corpus quia tollit worl ir era corporis: quum fine quantitate' corpus, ne animo quidem & cogitations, concipi poffit.

Tertius

defi

all

place

ati

**fbi** 

dica

Old

ent

109

N

Ais

iem at P

De.

# HVM. NATURE CHRISTI. 147

Tertius error in ipfius similitudinis diffiallitudine: Nam licet ea qualitas Solis que li cum reliquis syderibus communis est. n sit mobilis, adeóque ab Oriente ad Occientem rapiatur : perempta non fuerit : tamen fuit inhibita, & Solad tempus moueri lesit:ac tum fuit mobilis potentia, sed non thu. Verum ij, quibus corporis Vbiquitas placet, contendunt corpus Christi simul esse de finitum & infinitum, visibile & inuifibile . & id genus . Quod perinde eft, ac fi dicant , Solem moueri & ftare fimul. Ac profecto, quum id fiet, tum vera erit corum lententia.

#### OBIECTIO. xz.

Si humana Christi natura non est omnipralas: Ergo Deitas non aliter habitat in Chrila quam in Santis. a Suvarov. Si dicant huma-Nam naturam sustentari à Verbo, alioquin in nibilum abituram, certe idem de omnibus creaturis dici potest.

## RESPONSIO.

Nego fequi. Nam Deitas habitat in San- Errores fit. Rego lequi. Nam Deltas napitat in Sanperioris obdis per gratia, & habitat in Christo per vnio iestionis. nem Personalem : ac propteres aquarizas ve Coloff. alt Paulus: cuius vnionis accurată rationem

Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of the Commence of th

2.Pet.t.

Rom.g.

illi ipli fatentur folum Deum nosse: Itaque heet Deitas habitet in Petro per gratiam, que esseu ve Sancti sint suo modo Diuinz natura zonaro, codem Petro teste: tamen hee propositio est falsissima: Petrus est Deus, hee autem verissima: Christus est Deus benedictus in secula, inquit Paulus. Adde donorum præstantiam: quibus excellit humana Christi natura, & quibus ipsa natura non aboletur, sed præstantissimé exornatur. Neque dicimus, humanam naturam sustentari simpliciter à Verbo, sed sustentari in vnione Personz: quod de vlla alia re creata, sine blasphemia, dici non potest:

Sain

On

qui

dar

Lia

ad e

Pol

地。

Oct

P+-

16

FOR

#### OBIECTIO xtr.

Christus est index : Ergo humana eius natura est Omniscia: Si Omniscia, ergo omniprasens.

#### RESPONSIO.

Christus est Iudex: non quarenus homo, sed quatenus Deus & homo, ac proinde Mediator, Rex, Iudex, Sacerdos, quæ ad ipsam Personam spectant. Rectè igitur enuntiabimus ad hunc modum, Christus est Iudex. Christus est omniscius: sic autem perperam dicetur: Christus secundum humanam naturam est omniscius. Etenim Christus ipse negat filium hominis scire diem

Errores fuperioris obiellionis.

Marc.B.

# HVM. NATVRA CHRISTI. 149

iem nouissimum. Et Lucas testatur lesum Luc. 2 reuisse sapientia, que omnia de humana stura intelligenda funt. Inftant, damnatos fife veteres hareticos, qui Christum este Omniscium negabant, Respondeo & nos piz majorum nostrorum sententie suffragat i, quandoquidem Christum Deum & honinem agnolcimus. Sed illi potius videant wonam modo Eutychianorum, & Mon otheliarum culpam ab fe tandem amoues bunt. Cæterum hoc Connexum : Eft Omnifeius, ergo omnipræsens, valet in co qui est Omniscius per le , ac proinde infinitus.Sed quia volunt carnem id accibered hip non tenet igitur consequentia. Nam qui seit ab alio,non eft infinitus: quia infinitas neque dari poteft, necaccipi. Denique quum fcientis fit animi, non-corporis : quid hoc facit idomnipræsentiam corporis Christi? Certenon videmus corum qui plura sciunticospora elle ob cam rem diffusiora.

#### OBIECTIO XIII.

Qui negant Omnipresentiam corporis Christi, illi sentiunt cum Samosateno & Nestario, namilli disebant naturas in Christo esse incommunicabiles. Sunt igitur merito damnandi.

## RESPONSIO.

Prom

MIN I

Errones fuperioris ob-

Falsum est Antecedens, Etenim Samolar iestionis.

K iij.

1. Timoth.

tenus negabat Christum effe Sear Spanor: quippe quum res diumas atque hoc præfertim mysterium vnionis hypostatica & eouprisons (quod quidem Paulus non fineratione magnum appellauit) humano modelo metiretur. At nobis, que eft Dei gratia, cum illo monstro hominis nihil commune eft, qui mysterium hoc verbo Dei traditum adoramus, ipfi Dei verbo penitus adhærentes. Ac ne nobis imponat vocabulum, Incom municabilis, somniabat Samosatenus naturam Dininam effe cum humana natura incommunicabilem:hoc est, non posse vniri vnione hypostatica in Christo. At nos verbo Dei duce, vestigiis piorum maiorum insisten tes, vnionem illam hypoftaticam, magnacii reuerentia, recipimus, constantérque fanctiffimum hoc dogma retinemus. Quod fi nomen communicationis ambiguum & male intellectum inuehat confusionem, vel,transfusionem naturaru & naturalium proprietatum in Christo: nos certè communicationem hanc naturarum, hoc eft, naturarum cofusionem, vel transfusionem, eodem verbo Dei duce, iisdémque piorum maiorum ve-Rigis infiftentes , piè & fancte reiicimus,atque in posterum fauente Deo, constanter reiiciemus. Atque hæc de Samosateno à nobis valere iuffo breuiter dicta fint. Ad Nestoriu quod attinet, iure ille damnatus eft, eò quòd negaret, Sanctiffimam virginem else DeipaHVM. NATVRÆ CHRISTI. 161

TOY:

cr-

cr-

ra-

10-

ia,

ne

ım

n-

m

U-

n-

V-

00

'n

ű

P

,lè

C

-

miquum pij maiores noftri conftanter denderent Mariam effe Derrier, quamuis no mater Deitatis. Arque hoc nos ita in istos morquemus, fimili ratione: Quauis corpus drifti, vel humana eius natura non fit vbimertamen oplos of we dicedum effe, Christum ominem esse vbiq; nempe in Cocreto (nam Christus qui homo est, idem est o xopos, infinins & aternus:)quod quidem in Abstracto de Christi corpore dici oplodo & oc non porest. Expositis & discussis illis obiectionibus, quas, qui dogma V biquitatis tuentur, sibi vifi funt ex natura vnionis hypostatice depromemunc ad ec Scripturæ locos accedendum of quosilli proponut ad fuz fententiz confrmationem. Vt autem nostræresponsiones int faciliores ac breuiores: primum omnium quadam Theoremata à Theologis omnibus menta commemorabimus, à quorum verimenostraru resposionum veritas manabit. Theorema, Quedam dicuntur de Christa, que focundum Dininameins naturam tatum inuligenda funt: vt, Christus est Deus benedidus:Antequam Abraham-fieret, ego fum. Per quem focit & fecula. Verus Deus & vita &- cefferia. arna Primogenitus omnis creature : na per Rom.9. um creata funt omnia que funt in cœlis & hterra,&c.Et iple est ante omnia. Et alij louconsimiles.

2. Theorema , Quadam dicuntur de Chrih, qua fecundum humanam eius naturam tan-K iiij. PERMISS!

Conclusion

5.30 E

a. rissans

Marchins

Matti 2

Thidem

Quinque Theoremans ad locos .. Scrips intel-Ligendos no Ioan.8. Heb.z. I.loan.r. Col.

Luc. 1. Luc. 2. Matth. 4. Matth. 16. Matth. 26. Ibidem. paries filium. Iesus proficiebat sapientia et staenta s es gracia apud Denm, et apud honines. Quind icinnasset quadraginta dies et
quadraginta noctes, candem esurist. Tumetepie exponere discipilis, sucurum et multa parenevur, &c. morri traderetur, &cc. I restis est
anima mea esque ad morrem. Non quod volo,
sed quod tuvis, sec. In his duodus aliquando Scriptura distinctionem apponit. Vt., saHus ex semine Danid secundum carnem. Item Christo igitur passon carne, &c. Alir
quando non apponit, vt patet ex superiori
bus.

-1190 Theorema, Quadam dicuntur de Christa,

Pet.4.

Matth. 17. Eph. 50 2. Timoth. 2. 10301

Heb.s.

.e.mc

·8.01.0

1.05

z. deal

veteres.)

percinée adalterá ex naturis. Vt: His est siim ille messe disectus in que acquiesco, ipsum audue, Christus est caput Ecclesia, Servator sui corporis. V nus mediator Des & hominum, homo Christus Iesus, Prastantioris testaments Mediator. Qui per Spiritum aternam seipsum obrulis Deo. Qui nobis factus est à Deo sapientia, instituia, santissi catio, & redemprio. Et consimilia pleraque, ca prastartique de toto Christio, & de toto Christis inempe agente Deitate que Divina suat, humanitate verò que humana (inquiunt

ten

q. Quadam dicuntur de Christo Des qua

HVM. NATURE CHRISTI. 152

ndum eius humanam naturam intelligenda 1. Cor. 2. vt. Nunquam Dominum gloria crucifient. Deus acquissuit Ecclesiam sanquine fuo. Quadam dicuntur de Christo homine, qua andum eius dininam naturam intelligenda u,vi,nemo ascendit in columnisi qui descende colo: Filius hominis qui est in colo. Filius Ioan 3. Marth. 9. minis habet potestatem remittendi peccata. Si Ioan. 6. ideritis Filium hominis ascendentem vbi erat &c. Quæ quidem ita dicuntur de toto Christo vt nom icanturde Toto Christi.

サートケット

ř

Hzc quia suam sucé præ se ferunt, non est rod longiori oratione confirmentur: & ea pla funt, que occasionem dederunt piis mairibus, ve doctrinam de communione promieratum introducerent, nequi forte ex aliquot Scripturæ locis perperam intellectis, avera doctrina vnionis hypostatica aberra-

unt, quemadmodum antè diximus.

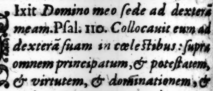
Peto igitur à lectoribus, vt superiorum heorematum meminerint, quandoquidem hos cardines vertetur omnis nostra monfio, & diligenter animaduertant, Ab-Inda effe à Concretis distinguenda : quia Abfractis vocibus nature fignificantur bolute & andas : Concretis verò vocibus mificantur, Relate, fine, quatenus vnitæ. Miam locos Scriptura nobis obiectos exendamus.

## DE VERITATE



LOCVS I.

Refonsio ad Scripture lo cas objettos.



omne nomen quod nominatur non tantum inhos feculo fed etiam in futuro. Et emnia subiecit pedibus eius, & constituit eum caput super omnia ipfi Ecclefia. Eph.I. Adde 1. Pet. 3. & locos confin miles. Ergo corpus Christi est omniprasens, & vbique: Confequetia patet quia dextera Deiest Pfal. 18. 118. wbiq. Dextera tua suscepit me. Dextera Domini fecit virtutem. Saluum me fac dextera tua. & los consimiles.

#### RESPONSIO

Errores fu perioris obiedionis.

Fallit Consequens. Ná loci citati loquuntur de Perfona, & istud Confequens, est de humana natura. Hoc autem argumentandi genus vitiofum eft, vt antè admonumus. Etror eft and to enopoleov : vt enim valeret hoc connexum:neceffe ellet hanc propofitionem veram effe, Quæeunque dicuntur de perfona Christi, ca possunt verè & realiter enuntiari de humana ipsius natura. Sed hocfalisfimum eft,& dari possint coraces locupletilfimz, omnique exceptione maiores. Col.

VM. NATURE CHRISTI.

est imago Dei inuisibilis, primogenitus nis creatura, &c.Heb.I.Per que fecit & fe-Lioh.8. Antequam Abraham effet ego fum, Cæterum, quam variè Seffionem ad dexm Dei ipfi etiam veteres expoluerint:nec en vllus corum vnquam inde collegerit pos Christi esse omnipræsens, facile diosci potest ex multis eorum scriptis qui eargumentum tractauerunt, quæ quidem olo hic inferere, cum vt breuitati studeam, m, vt ne videar à nostræ methodi ratione medere. Quamobrem pauca quædam affem, cadémque ex facris literis petita quibus ofira poterit sentetia Sono entinos cofirma-Arqui vt nostra hæc resposio faciliùs intelgitur, quædam proponemus ad exponenm fessionem Christi ad dexteram Patris.

tera

2 44

pra

em,

,0

hoc

pe-

nia

260

O

est

063

2.0

191

n+

de

di

£†

OC

m

0

1

6

L

Sessionem ad dextera Dei significare glos De Sessione nm, potestate & summum imperium in res ad dextera matas. Id quod perspicuum est ex locis illis nos nobis obiiciunt. Nam in Pfalm. 110. fit ktio scripti, dominationis, iudicij, victoria, que adeò Psalmi series nos eò deducit. Et h. T. Omnia subsecit pedibus eius. Constituit Superomnial, &c. Adde Act. 2. Dixit Domi-Domino meo. Sede ad dexteram meam, & c. ist universa domus I frael, quod Deus eum fecit Iminum & Christi, &c. Mat. 26. Videbitis Fibominis sedente ad dextera virtutis.I.Cor. Oportes eu regnare vfg, dum subiecerit omnes nicos pedibus suis. Hoc auté loquendi genus

est metaphoricu, & significat zqualem gloriam & zquale Imperium cum Deo Parre, sumpta à rebus humanis similitudine.

2. Sessionem ad dexteram Dei tribui Persona, & nunquam seorsum alteri natura Christi, sed ipsi Christo Sear Spana: Id quod patebit ex ipsa sectione: at que adeò ex socio

illis quos obiiciunt.

2. Sessionem ad dexteram Dei nusquam alibi proponi quam in cælis, idque polt refurrectionem Christienimirum vt credamus humanam Christi naturam in cœlo collocatam, ibi fumma gloria perfrui, nec cam alibi queramus. Nam diuina natura cœlum & terram implet, inquit Propheta. Marc. 16. Sullatus fuit in colum, & fedit ad dexteram De. Act. 2. David non afcendit in colum fed ipfe de cie dixit Dominus Domino meo fede ad dextera meam. Rom. 8. Christus qui mortuus oft, qui refurrexit, qui est ad dexteram Dei. Col. Si 11furrexistis cum Christo, ea que sunt surfum quarite, vbi Christus est ad dexteram Dei fedeni non que super terram. Heb. 1. Purgatione peter sorum per seipsum facta sedet ad dexteram ma iestatis in excelfis,&c.8. Qui feder ad dexteran throni Maiestatis in colis: 1. Pet . Qui estat dexteram Dei, profectusin calum, &c.

A Sessionem ad dexteram Dei Christun à Patre accipere Ps. no. Sede ad dextera mes quæ quidem sunt verba, non xézov ad homer nam naturam: Sed Patris ad Filium saus noft i ets VM. NATVEE CHRISTI. 157

aded ve feffio ad dexteram, non pofeferri ad realem illam Dininarum proatum communicationem, qua illi prount, ab vnione personali manantem. Chriftu fedentem ad dexteram Dei fungi do Mediatoris pro nobis. 1. Tim. 2. woft Dem, & vnus Mediator Dei & homibomo Iefus Christus.I. 10h.2. Siquis pecca-Adnocatum habemus apud Patrem Iefum ithmiustum: ipse est propinatio pro peccainfris. Rom. 8. Qui est ad dexteram Dei, miam interpellat pro nobis. Heb. 7. Talis nos hat Pontifex factus, innocens, impollutus, limior ocalis factus, &c. 8. Habennus talem mificem qui consedit ad dexteram throni Ma-muis in cœlis, minister Santtuary, herrupyos, ken Ingressius est in calum ipsum ut nunc appaus pro nobis in conspettu Dei. &c.

6. Summam illam gloriam, cuiusmodi d victoria de hostibus omnibus, &c. ad Dam ipsum diuinamque eius potentiam de referendam. Sic enim in illo Psal. nobis dicco: Donee ponam, inquit, bostes tuos sca-

diam pedum tuorum.

4

K. T

Ex quibus omnibus colligo, Sedere ad uteram Dei, dici de ipsa Christi persona, un tamen vna eadémque ratione. Iuxta lacorema à nobis loco tertio propositum: utiper enim ad officium Mediatoris, Republicationis, & eius qui est caput Ecclesia. Unre neque dicendum est in Abstracto,

V)

dùr

ter:

noi pli

> CO D

OB inc

qui

n P

rtu

DO

ito

ana mu

ter

dur

DCO

ile.

h (

11

humanam Christi naturam habere zqualen gloriam cum Deo : alioquin effet Deus : nen rurfus dicendum est: Dininam naturam Chrifti , postquam Christus ipse resurrexit, acce. pisse æqualem gloriam cum Patre, quando quidem eam semper habuit. Sed veriffime dicemus de ipsa Persona, hoc est, de Christo iplo Dear Spone, eum habere aqualem hor est, eandem gloriam cum Patre : quia Deus elt,accepisse autem, quia est Dear Dewnos. Ergo,inquis, habet summam illam gloriam, fe-Devecabale cundum humanam naturam. Ego verò nego

Secundiam.

Rom.I. Rom.9.

hic esse subsistendum : & facile video , particulam illam Secundum, occasionem errori dediffe : quem vt eripiamus, hac distinctio proponenda est. Aliud esle, dici secundum humanam naturam : aliud, propter humanam naturam allumptam à λόγω: hoc enim posterius personam infert. Sed illud loquendi genus: Secundum humanam naturam, fignificat proprietatem humanæ naturæ, quæ proinde non fit diuinæ naturæ proprietas : fiquidem velimus loqui cum Scriptura. Sic enim Panlus: Christus factus est, inquit, ex semine Danidis secundum carnem : itémque Christius eftex Ifraelitis , secundum carnem : quæ quidem ita propriè dicuntur de humana natura, vt de Diuina Christi natura dici non possint. Quare, si sedere ad dexteram Dei significat habere æquale imperium & æqualem gloriam eum Deo, arque id dicatur de Christo se cundum

# VM. NATVRÆ CHRISTI. 159

nec ari-cc-

do-di-

fto

DC

US

6 c.

20

٠

a

H

\$

dum humanam naturam, certe fessio ad teram Dei erit humanæ naturæ proprienon autem diuina: ad vvaror. (quinctiam ph referunt sessionem ad dexteram Dei communicationem realem proprieta-Diuinarum.) Et quia nibil est æquale onisipse Deus, ergo Christus erit Deus indum humanam naturam, quod ne fanquidem auditum est. Arenim, inquis, non dicemus, Ter hoper accepisse æqualem Patre gloriam, postcaquam Christus à ortuis resurrexit, & in calum ascendit: m potius habuit ab aterno. Respondeo. non dici de λόγω simpliciter, sed de λόγω ito, ac proinde dici de λόγω propter huunam naturam quam affumplit. Quali dianus, æternam gloriam τε λόγε quam ipfe dempus voluit esse minus conspicua, post marrectionem Christi & eins ascensionem cœlu, in humana natura plenissimè relu-Me Sic quod dicit Petrus , Fecit eum Domi- Act. 2. c Christum , non est intelligendum de mana natura per se, sed de persona Seav-Alioqui sequeretur Christum esse ntum fecundum humanam naturam: quod absurdissimum. Sed hoc sibi vult Perrus, Matutum effe à Deo, vt æternus Dei Filius ipla humana natura qua assumplit, summu tes omnes creatas Imperiu exerceat. Ergo, onis, humana Christi natura est particeps

De demon ftr. Euan. lib. 7. fessionis ad dexteram Dei. Certè:sed suo mo do & quatenus humanæ naturæ conditio ferre potest. Nam fi gloria το λόγε tum in co lo, tum in vniuerlo terrarum orbe clariffimè refulget, quanto magis tantus ille falgor humanam natutam in vnionem personaaf fumptam illustrabit ? Nec verò pigebit hie accommodare similitudinem lucerne ab Eusebio propositam. Vt enim candellæ lumen ita longè latéque diffunditur, vt imprimis la cernam iplam illustret : ita quis dubiter humanam Christi naturam Diuinæ gloriæ 12diis imprimis illustrari ? sed tamen semper adhibenda est differentia inter illustrans & illustratum. Recte enim Augustinus, Glorian corpori dedit, inquit, naturam non abstulit. hæcille. Et certe humana natura non potel effe gloriofa, nifi fit & maneat humana hatura. Summa hæc eft : In Sessione ad dexters Patris & glorificatione Christi, de qua apud Iohannem cap. 17. ( qua de re nobis paule post agendum erit ) duo considerari:nempe, quod ad hoper attinet, patefactionem fummam fummæillius gloriæ, quam abæremo habuit, & quam ad tempus non exeruit, propter infirmitatem carnis. Deinde, quodad humanam naturam attinet, fummam perfectissimamque ipsius glorificatæ illustrationem, tum beatitudinis, tum imperijin tes omnes creatas, atque ita, vt in creatura de fentia permaneat. Sed iam excutiamus ratio-

isc

loc Dei

14 5

li a

a C

## HVM. NATVRE CHRISTI. 161

consequentia ab illis propositam. Dextera Dei eft vbiq; inquiunti Ergo hu- redarguisur. na Christi natura , que ad dextera Deiea est vbig. est. Respodeo id quod euchimon elle confundendum cum eo ad quod chitur. cæterum illam ratiocinationem feentibus incommodis redarguo.

Sihoc conexum valet: Dextera Dei eft v. Incommeda que.Ergo corpus Christi eue chu ad dextera Superioris de est vbiq: similiter hoc connexă valebit: conclusionis. lettera Dei est ab aterno, ergo corpus Chri beterno. a Vivarir. Item: Si illud connexu ulet, valebit quoque istud : Dextera Dei fecit mlem & terram (inquit Stephanus poft proheram ) Ergo corpus Christi fecit cœlum &

teram, & fexcenta eiufmodi.

0

h

t

G

S

Porrò non leuiter hic peccat in ipla etiam Beredi ratione, mapa the aprocar The in ingre-Destera Dei, inquiunt, est vbique: ergo corguod sedet ad dexteram Dei, est vbique: mm retinendum fuit totum loquedi genus; bemodo: corpus quod sedet ad dexteram De fedet vbique. Actum obiicerem clariffi-Scripture testimonia, que sessionem Chri Had dexteram Patris in colo constituunt, rante dixi. Citarem Stephanum cui Chrihis stans ad dexteram Dei visus est, idque Ibidem. celo. Sic enim ille, Video ,inquit , celos pertos, & Filium hominis stanten ad dexte- 1. The I. i. Der proferrem quod ait Scriptura, Chri-In no bis e calo expectandum ese. Deni-L j.

Confequens

quæ vrgerem id quod in Symbolo profitemur, Christum ascendisse in cœlum, sedere ad dexteram Patris, & inde venturum vr indicet vinos & mortuos. Inde, hoc est, è cœlo, non autem ex Omnipræsentia, vr exponendum estet ex illorum sententia. Vr autem valerer eorum argumentum sita dicendum esset, Dextera Dei est vbique. Corpus Christi est dextera Dei: Quare, corpus Christi est vbique. Quod quam absurde dicatur, illi ipsi sais sentiut.

Atque omnino quia no est Madentiar tais magopais, nó ex ipsis vocabulis & phrasibus, fed ex illarum fignificatione argumentandum est. Deus enim neque dextram habet neque finistram, Anthropomorphitis iampri de valere iussis. Itaque si ex verborum significatione velimus argumentari, ita dicemus: Christus habet summum imperium, & summam gloriam, illa autem funt vbique, quia exercet imperium in res omnes creatas: Corpus autem Christi est suo modo particeps huius gloria: Itaque corpus Chrifti elt particeps eius imperij, quod est vbique. Quia veto gloria & Imperium Christi non est corpus Christi: idcirco male ita connectitur Imperium Christi vbique eft, ergo corpus Christi est vbique.

Nam (vt id nobis liceat mutuari ex rebus humanis) licet potentissimi alicuius Regis potentia longe latéque dissus sit, nonta-

nen

i: 0

n D

Nur

iip

rift

mi

aftat

z, q

man

ntr

mlo

N.A

Sin

ran

100

nte

ine

## IVM. NATURE CHRISTI. 16;

m proprerea Regis illius corpus longe tque diffundetur. Error eft and vo gipa Miles. Nam quærunt, quid fit dextera inon autem, quid fit, federe ad dextes m Dei.

Nunc retorqueamus locum nobis obie- Reiorquem, & doceamus, in hac objectione illos sur objection hipfis repugnare. Nam quaro, an humana rifti natura fit ad dexteram propter vniom hypoftaticam an propter glorificatiomipfius Christi. Si propter vnionem hy-Maticam , primum hoc repugnat Scriptari que non ante meminit Sellionisad dexmm Dei, quam Chriftus refurrexit (ve ankidmonnimus) deinde confunditar exinaio & humiliatio Christi cum cius gloria, mera expressa verba Apostoli. Et nomina miohannes. Nondam , inquit, lefus erat glo-Quinetiam inuertedus erit ordo no- loin, Symboli, atque ita dicendum, Qui concemoft de Spiritu fantto: Sedet ad dexteram Pa-Natu eft ex Maria virgine, &cc. quod mim apte & convenienter dicatur, vel illi dijudicent.

Sin autem Seffionem ad dexteram Dei rerant ad ipsius Christiglorificationem:ergo muntiant luis omnibus argumetis, de reali oprietatů communicatione. Ná ex corum atenria, corpus Christi no erit vbique prorvnione perfonale, fed proprer glorificaonem Christi, que cœpit ab ipsius resurre-HI-G

## 164 ATTENDED VERNTENTE NO VI

Gione Personalis autem viio longeantecele

Pauld copiositione, qui eôdem spectant, se mus breniores.

# from & do recours in his consecutions literal barries Local hamses building the secretary and conferences.

- Pater diligit Filium , & omnia dedit in ma num eine Non'admenfurum dur Deus Spirieum. long. Adde, Data oft mihi omnis poreftas in colo o in verra: Marth. 28. Omnia mihi tradita funta Paremee. Marth. II. Deus eum fumme exaltanit, & donauir ei nomen quod est supra omne not men, et in nomine lefu omne genu flect atur, cale frium, terrestrium & infernora; & omnis lingua conficeatur, quod l'efus Christius est Dominia in gloria Dei Patris. Ph. z. Dedie ei imperium & regnum; & omnes populi ei fernient, & imperium enis eft arernum. Daniel. 7. Dedit ei poresturm exercedi indicium quia Filius hominis est loam Deus hune lefum feest Dominum & Christun Ad. 2. Ergo corpus Christi est vbique , omnipre-Chs, omnipotens, &c.

RESPONSIO.

Errores fuperioris obsectionis.

Remember

Fallit Consequens: ils ipsis rationibus que proxime à nobis commemorare funt. Qui re, paucis errores reconseamus istius argumentationis.

Primus

HVM. NATVE CHRISTI. 155 Primus error? Quod quum illi omnes loci de Christi corpore in Abstracto: quod viplum effe ante documus. Secundus error: Quia male concluditural Pio & potestate, five anthoritate que fi mificatur nomine ¿ Euciac)ad prælentia cor Quia imperium Christi non est corpus with Hicautem error facile refutatur vel capite doctrine, quo eredimus Christum è dom terras veturum, vt viuos & mortuos plicer, vbi fummam eius maieftare, ipfameporestatem indicandi maxime foreconrenent, neminidubium elle potelt. Qui fie phis V biquitas ? Sicenim Paulus : Qui india 2. Tim.4. this vines of morros in apparitione fua de M. Rurius ex dome Spiritus fancti non de monfurant perperam colligirur Ons prefentia corporis; eltque urabant de ינספר יוי ספי Mostor Hoo igitur cantum porest colligi allis locis; Chestum Searbowner accepille Mireimmen la Spiricus fancti dona fum-Minis & imperion ; cura gloria ; in reso mies creatas, our simperij & gloriz humamens natura fumme eft particeps ded fue nodo, hocelt, quatenus humane natura codioferre potelt. On verò locos illosinaligunt lecundum bumanam natura Chri-Mper fe duntaxat, videant quid responsuri fine ad hae Pauli verba : Siftemur, inquit, Rom. 14. APRILL P

L iij.

ef-

rel' 110

04

6-

A.

14 13

-

m. 4

. 04 -

Ú

in

\*

A

.

r.

i

A

EG. 45.

Phil.2.

Heb. I.

sperior abo edionis.

omnes apud cribunal Christi: Scriptum of crimi Vina ego, dicit Dominus, omne genu fletteturnis. his trammis lingua conficebisur Deo. Quem prophetæ locum Paulus ctiam viurpauit in loco nobis obiceto, ve ex ilhis ipfis verbis manifestum est. Adde alium locum Apostoli ad Heb. Thronus, inquit, russ Dem in feculum feculi spirga aquitatis, virga regni tui, dilevifti inflitiam, & adifti iniquitatem, propteren unti te Deus, Dem sum oleo latitie pra confersibut, Et, Tu domine terram fundafti, & opera manus tuatum funt coli, spfi peribune, tu aute permanet. &c. Ex quibus manifestum est, thronum ils lom indicij ad illum percinere qui Deus est acproinde ad Sear Seamer, nobilque hie religiosè cum Scriptura loquendum elle de de en Senge in Concreto, non autem in Ablim do, & per le de humana Christi natura, ne carni Deitatem tribuere videamur. Quod ablit. Eft & aliud grauissimum incommodi, in quod incurrent , quod ego fic paucis ex pono: Si hac Christi verba: Omnia mibitra disa funt à Patre mes & confimilia nobis obiects, intelligends funt fecundum humanam naturam per le in Abstracto, & de realidininatum proprietatů comunicatione(vt illino lunt)ergo Pater affumpfit humanam natura. afireter & ireposofar. Consequens patets Nam Pater is est qui communicat : & illa communicatio fit vi vnionis hypoftatical yt illi ipfi tradunt : & cam necessario confequitur.

## HVM. NATVRE CHRISTI. 167

rimir

min'

-01

lo-

na-

am s/fs

AL.

ies,

d.

lin

183

はるというのは

1

ts,

la

10

jur. ergo realis communicatio proprieum inter Patrem & humanam naturama proinde Vnio hypostatica constituenda rit. quod absit. Dicamus igitur potius in erioribus illis locis, effe relationem, non wad humanam naturam , fed Patris ad inm Jeardpower: Id quod perspicuum est his Christi verbis : Sicut Pater habet vimin feipfo : isa dedit & Filio habere vitam in of outhoritatem dedit ei etiam indicium uncendi, eo quod Filius hominis eft, inquit. Vvides manifeste Parrem communicare Fihoceft, perfonzinon autem xipor communicare humanæ naturæ. Quod si Pater ommunicat humanæ naturæ divinas prometates, certe ex iplis corum argumentis, her affumplit personaliter humanam namam, ve iam diximos. Porro, nifintelpas hunc locum de Searspaire, quomoto flare poterunt hac verba , quoniam Fiho hominis est? Nam fi Christus iudicium intes omnes creatas exercet, ed quod eft omo: certe hoc erit humanæ naturæ prorium, ac proinde reliquis omnibus hominibus conveniet. A'Sovaror. Item : fic milo ante Christus, Sieut Pater excitat morvinificat (inquit ) Ita Filius quos vult misseat : quem locum plerique de ipla remectione ex mortuis intelligunt , & tune humana natura non potest intelligi, qua & ipfa Dei virtute à mortuis excitata est. Enimuerò si illa omnia quibus salus nostra
continetur, tribuintut humanæ carni ex locis superioribus: quæro, nihilne præstiteris
o λόρος corum quæ ad salutem nostram pertinent? Absit vt id vel cogitemus. Ergonomine Filij, λόρος cum humana natura personaliter vnitum intelligas necesse estalioqui nulla facta sucrit mentio το λόρος: quippe quum
nomen Patris non significet τος λόγος. Vitnam hæc apud se seriò expendant illi qui nobislocos superiores obisciunt.

De loco Pauli ad Philip. 2.

Sic porro infant : Locus ille Pauli ad Philipp, intelligendus elt, fecundum humanain naturam. Nam hæc verba : Sumpta fermi ferma, nonnulli ex Veteribus referunt ad formam ipfam feruilem : hanc autem poft refugrectionem deposuit, & ei gloria maieftas restituta est. Respondeo: Locum illum de persona, non autem simpliciter, fecundum humanam naturam effe intelligendam suemadmodum docullimi quique vo teres cenfuerunt. Id quod facile ex ipfis verbis elucefeit. Sicenim Paulus, Qui quamin forma Dei effet. (unde zar , inquit , cuius vocabuli vis imprimis (pectanda cft ) non durit rapinam , parem effe cum Deo : fed feipfum exinaninit sumpta serni forma. Hæc Paulus: Quem quis non videt agere de æterno Dei Filio, qui novissimis temporibus humanam :

Aug. Epi.
146.
Theodor
Dial. l. z.
Ambr. de
fide contr.
Arr.
Nazian.
in diff. Euang. Mat.
19.&c.

### IVM. NATVRÆ CHRISTI. 169

um naturam assumpsit , vt opus redem- Incommoda onis, salutisque nostra perageret? Aliot falsa exposifiguis Apostoli verba de humana tan- tionis loci su Christi natura accipiat, hae incommo- periorii. confequentur. Primum fequeretur human naturam effe zqualem Deo.Sic enim mus:Norapinam duxit, parem effe cum Deo. thocest plusquam absurdum. Hoc enim in Theologia certifimum eft : Nicreatum effe aquale Deo. Item : Sequererhumanam naturam affumpfilse humana duram ex his verbis, Sumpraferui forma: vt ald post videbimus. At illud est acusarov. em Sequeretur hæc verba, effe in forma Des dhimanam naturam Christiesse referenda: aproinde illi Deitas tribueretur : vt moz olicabimus. Amplius fequeretur : aut humaminaturam else aternam, aut aternitamnon pertinere ad formam Dei. Vtrunefalfiffimum, Denique sequeretur, exinaitionem Christi non copilse ab iplo temoreconceptionis, contra Theologorum oum fententiam, adeoque contra illorum forum dogma. Cum enim concipi in vteopugnet cum Vbiquitare corporis, cogunwilli conceptionem corporis Christi refuread ipfins humiliationem, &, vt loquun-Abdicationem : qua de re iam aliquid timus, quum illam diftinctionem refellemis so stade overdeuseve Ad veterum expositionem quod attinet,

De dictione propos.

ablit vt illi negent vor xopor fumpliffe veram humanam naturam : Nam qui dicit feruilem formam, non tollit ferui effentiam, & natus ram. Caterum dictio μορφή, proprie quidem & primaria fignificatione, non fignificar effentiam: Sed quia forma (de commentitiis for mis non agimus ) in rebus naturalibus, fine fubftracta ellentia, elle nó poteft, idcirco fe pe fit,ve μορφο fignificet etia effentiam , nempe ex consequenti , adeò ve ex locorum circunftantiis res ipfa dispicienda fit. Atqueve ad locum huncaccedamus, Forma Deiabipfius Dei essentia separari non potest; Nam #terna Dei maiestas est ipse Deus. Est enim fimpliciffima effentia, cuius vola & romais dem eft: Ex quo fit, vt hoc conexum fit verif fimum. Eft in forma Dei:Ergo eft Deus. Gla. riam meam alteri non dabo, inquit iple Deus.in

Itaque in hoc priore membro , poppi, se pud Apostolum, essentiam fignificat, &in posteriori membro, idem significer necesso ett, propter circunstantiam loci, vt poste rius membrum priori respodeat, & verobig veritas naturæ fignificetur. Nec te inuabit fi dixeris, hic poppir accipi pro feruili forma femper enim vrgebo, non potuiffe aflumi feruilem formam, nift ferui natura fuille affumpta. Nec enim vlla vera forma effe por reft, nisi fit alicuius effentiz forma. Quinetiam, Paulus vrirui nis vocabulis, operapas 713 guari, qua non opponuntur ipli ellen-

HYMA NATURA CHRISTI. 171 e fedad eam potius referuntur. Etenim Beft fensus Apostoli , Filium Dei verè fein carne exhibitum, quemadmodum humana ipsius figura, humanoque habifuit omnibus cognitum & perspectum. re non immeritò damnati funt veteres retici, qui hoc Apoltoli loco aburebanve veritatem humanæ naturæ Christi etarent. Quos maiores nostri egregiè conmount ex hociplo loco, & ex his verbist Pritobediens (inquit Paulus) v ue ad mormmortem autem crucis. Quibus verbis sais declaranit se nominibus oucounaros, & mene non intelligere spectrum aliquod mane, aut imaginem pudam affixam cruci ambus rebus video Pontificios, imprimiferegentiores Monachos Iesuitas delectan qui foreto vero lelu, vnam lelu fimiliwinem atque imaginem vulgo circungehot) fed logui de vera humanæ naturæ eflentia quam omnes ex veris ipfius natura idia dignoscere potuerunt.

ram

atu-

dem

cf-

for

6

mcır•

vt ip-

2

im is

ıf.

34

in

To

93

8

воб

Arenim (inquiunt) Christus post resurretionem, formam seruilem deposuit. Rependeo, Si per seruilem formam, intelligüt
mortalitate, & cætera ciusmodi, quibus Chri
tu defunctus est, tum quum in terris versamut: seruilem illam formam fuisse depositum sed simul assirmo, formam serui, hoo
dhumanam naturam depositam non suisa Sic enim Christus post resurrectionem,

Ioan. 20.

Heb. 8. 6.

Afoendo (inquit) ad Patrom meson & Patron veftrum : ad Deum moum & Deum veftrum. Et in epistola ad Hebr. Seder ad dexteran ibreni maiestario in colis, minister Santtuary, herene portion aglas : Manet enin Christus fummu Sacerdos, maner Mediator Dei & hominum qui ad fummam illam gloriam encoussinter pellat pro nobis;inquit Paulus. 222 1v , ini "Sic aurem inftant : Deiratem nec humilia ripoffe , nec exaltari. Retpondeo, winhow fefe exinamiuifle, quatenus humanam naturam affimpfit, morti & adipaen obnoxia Sie enim Deo vifum oft, & hac fuic pland admirabilis noftre falatis of acopia;ve queine admodum omnia per ipfuin Aogos creata funt tira per eundem Ecclefia redimeretur.

Hancautem exinantionem recte vererosdin xeverne fuiffe inclinationem miferationi, non des fectionem poseffans: Itaque accernes Dei filius dicitur exinantinus y non fumpliciter, fed proposed humanam naturam quam affemptir so dicitur exaltatus in humana natural qualing gloria illustranie; quoad humana intentiz racio ferre potuit il que madino dum ante infentiz racio ferre potuit il que madino dum ante infentiz racio ferre potuit il que madino dum ante infentiz racio ferre potuit il que madino dum ante il propose non il proposita nube, Sobdition obscutari, idque non il teles fed re la estimatio diciture exinanticos propter humanam naturam. Et que madino dum nemo recte di acerte plam nubem obscutari : Ita exinantio

de qua

Rom. 8.

HOME NATURE CHRISTI. 173

atrem

-

mus

um CCEN

tur , lian

fun xiás

Sins

me ata

ur. die

ie iz

je.

2

Paulas loquitim seribuenda non est Exinanitio mi Christi,ticet propees carnis allumpeio- adumbrasur & corapuwor o hopos dicatur exinanitus: fimilinubis. mautem card dicitut exinanita. Quod fi meant verbum , Exinaniuit, atque ita condin selplum exinaniuit : Ergo ad humană di Deitas non poteft effe exinanita : Ego offim fic vrgebo : Filius Dei descendit de olo (vt iple teltatur.) Ergo id referri debet Ioan.6. dhumana naturam, quæ de cœlo descendeit, quia Deitas non porest descendere. At Alfum est, humanam naturam de cœlo desandiffe. Hine igitur animaduertant to davfiz conclusionis.

Nunciltam eorum interpretationem ad- Reorquemit refusipiorum fententiam retorqueamus. obiettio. Silocus hic Pauli, de humana Christinamaintelligendus elt, & exhoc loco confirmuc Vbiquitas corporis Christi, ed qued Chriftus exaltatus eft,& ei datum eft nomen bomne nomen: Certe Vbiquitas no mameab voione Personali, sedà glorificatiomacipropterea ipfimet lituram inducune Perforibus fuis argumentis, ipsifque aded ities decentatæ reali proprietatum comunicationi. Hocenim est certifimum , Si pus Christi est vbique propter vnionem before leth: non igitur propter ipfius Chriplorificationem: vtpote que tempore fit therior fanta illud, Nondam erat glorificatus Ioan.7.

### 74 DE VERITATES TH

Et vicissim:Si propter glorificationem men igitur propter vnionem Personalem

#### LOCVS 11L

babui apud te prinsquam bic mundus existement loban. 17. Ergo illa gloria communicata est bus manitati gloriscata, & vi Gonsequentis corpus Christi est visique.

#### RESPONSIO.

Errores fuperioris obseltionis.

Idem error qui suprà. Nec enim recte con cluditur à persona ad alteram ex naturis. Illi vrgent hac verba : Glorifica me : & ego vidifim hacverba vrgeo: quam habni antequan mundus existeret. Quæro enim, quisnam habuerit illam gloriam ante constitutionen mundi. Quod fi locus hic eft fintelligendu de humana natura Christi in Abstracto : Er go humana Christi natura gloriam habuit ante mundi constitutionem, ac propterea ze terna eft. & dravor. Item:eterna Christiglotis confideratur , tum in effentia , quia eft Dem cum Patrerum in Persona, quia est aterni Ps tris æternus Filius. Nihil horum fecundum carnem dici poteft. Mam vt cum Scholafticis loquar, nihil quod præcessit constitutionen mundi, eft Ad extra. At glorificatio carns Christiest opus Dei Ad Extra:vt illi quidem, fi non IVM. NATURE CHRISTI. 175

ton

ren bu

の

Ď

on fatis proprie, certe verissime dicunt. here, necesse est locum hunc totum exponede Sear Spon w. Ablurdum est (inquis,) inam naturam glorificari. Respondeo, Surdum non elle Christum Seav Sportor rificari, ita postulante salutis nostræ oiwie. Iple autem & hopes non glorificatur ne, fed propter aflumptam humanam namm in qua ipfius xó200 gloriæ lumen, fubn veluti nube exinanitionis, claristime rfulget, & hoc mode dicitur à xòpes glorifari in natura humana quam assumpsit. Nam ( inquit Augustinus ) Sic plerunque Scriptura loquitur, ut quod semper est, tunc fiendicatur ab aliquo quum in eo cognosci coperit: luenim dicimus in oratione, Sanctificeturnoun tuum, hoc est, Sanctum esse innotescat. Hæc Augustinus: Atque eius sententiæ Schola- Quest. 8;. la frequentes subscripserunt post Lom- Quest.69. udum, cuius hæc funt verba, Hoc eodem movsus est Dominus post resurrectionem, dinu, Data est mihi omnis potestas in colo & in ma, non quod tunc primum acceperit, sed quam me babebat, tunc marifestata est potestas: hæc Quæ quidem sententia erit luculenor, fiaddatur dispensatio & imoroula noreredemptionis & salutis: Nam ob eam mam Christus fuit tum exinanitus, tum porificatus.

Sed, inquis, nonne ipla quoque natura huuna Christi glorificata est? Certè: Sed suo

modo, quippe splendidissimis illis radii quos non illa, fed & x6705 emittit ; illustrate atque ita, ne ipla natura aboleatur : oporte enim naturam manere, vt natura glorifice. tur. Ex quo emergit alius error Confequentis. Nec enim consectarium est : Caro glorificatur: Ergo caro est vbique. Cum poriusita concludendum fir, Si caro glorificatur. Efgo caro non est vbique: Quia Vbiquitas non potest esse gloria humanæ naturæ: quandoquidem V biquitas naturam humanam evertit. At oportet eius anod glorificatut effentiam manere. Sed 1 -s 'iæc tota copiolina nobis suprà exposita est. Itaque satis eritin præsentia demonstrare quantum hic loca nobis obiectus superioribus corum argumi tis repugnet. Nam cum hic petat Christis glorificari ea gloria quam habuit ante mundi constitutionem: nec dubium sit quin fuerit exauditus: quæro, ecquando effectum habuerit hæc Christi precatio? Nonne quan refurrexit à mortuis, quum ascendit in colum, quum fedit ad dexteram Dei, subiedis ipfi Angelis, potestatibus & virtutibus? Deinde quum Paulus dicit Christum fuisse delle ratum Filium Dei potenter secundum Spiritum fanctificationis per refurrectionem à mortuis :none illud ad eam ipsam Christi glorificationem pertinet? Quod si ita est (vt etiam ne garinon poteft) efficitur, in Christo glorificato relucere gloriam illam quam o hopet ha-

Rom. 1.

IVM. NATURE CHRISTI. 177

diib

ata

rtet

ce

en-ori-

151

Br-

ion

do

cr-

en-

15 4

tin

cus mé

lus

10-

10-13-

m œ-

tis

le-4

im ō-

0-

6-

2nit

rante mundi constitutionem, & glorifiionem Christi, quam hic à Patre petit, efdeclarationem & parefactionem villius Incommed. rie. Ac propterea qui dicunt locos de super obiette rificatione Christi esse secundum humam naturam duntaxat, & absolute intellidos:ad hoc incommodum adiguntur, vt, copinantes, humanæ Christi naturæ Deiem reibuant, Hoc verò perabsurde dici-Christum glorificari ærerna gloria, secun mhumanam naturam, quæ æterna no eft. enique si locus hic confirmat V biquitatem poris Christi, vt volunt, Ergo corpus Brifti non est vbique vi vnionis hyposta- sur obiodie. quandoquidem hac vnio antecessie glocationem, de qua Christus hic loquarus Atque ita non tam illi fuam confirmant, am refellunt sententiam.ld quod cogimur identidem obiicere.

Retongue-

#### LOCVS IIII.

Omnis plenitudo Deitatis habitat in eo corwaliter, σωματικώς. Coloff. 2. Ergo corpus Chriivbique est.

#### RESPONSIO.

Agnoscimus cum Apostolo, plenitudinem Errores fatatis habitare in Christo corporaliter, perioris obcest, τόν λόγον esse verè & hypostatice cum sectionis. mana natura vnitum in Christo, adeò vt

Rom.y.

aper ablests.

execute.

discound in

hoc enuntiatum fit veriffimum : Christus est Dem Benedictus (inquit alibi Paulus.) Sed negamus inde fequi, corpus Christi effe vbique: nec vllam possum animaduertere huis Consequentiz rationem. Imò si crassè accipias vocabulu corporaliter, se queretur (quod ablit) Deitarem factam elle corpus. Nam pein spicua eft conjugacio corporis, &, corporalitera Quare, vt faueret Vbiquitati corporis, ita potius Paulo dicendum fuit : Corpus Christi habitat in plenitudine Deitatis spiritualis ter. Quod longe fecus eft. Paulus autem ( vi hoc obiter dicam) veteres illos hareticosyno verbo perstringere voluit, qui, propter corpus Christi,negabat, Christi effe Deum que herefis ab iphs víque Apostolorum tem poribus Ecclesiam Christianam diu multumque vexauit:cum tamen Apostoli, adeóque Ioannes in prima Epistola, grauiter cam & copiose refutasser. Itaque affirmanit Panlus, hanc iplam humanam naturam, qua,qui Christus hic versaretur, omnium oculis propolita fuit, effe ranquam teplum iplius Deitatis : eò quòd verè & personaliter cum ipla Deitate vnira est. Quod fiquis ita connectat Corpus Christiest personaliter vnitum Deitati, ergo corpus Christi est vbique, quemadmodum Deiras est voique: Ille de Vnione confusionem faciet, quemadmodum ante fuis locis declarauimus, quem refelleremus realem proprietatum communicationem,

### VM. NATYRE CHRISTI. 179

dem, qualem isti introducunt. Quare, adigamus ad incommodum. Si, ex ad incomme quod omnisplenitudo Deitatis habitat dum. Christo corporaliter , sequitur corporis rifti Omnipræsentia, fine Vbiquitas : Ersmili ratione, sequetur ipsius corporis mitas. Consequentia patet. Nam plemdo Deitatis fine æternitate elle non poonem Ch

Sed

bi-

ci-

δō

et,

er.

IL3

Ti

dis V

Va

ø

n:

m

ıl-

ón

m 0-

ıú

0-

i

á

Ė

ŀ

Ü.

1-

U

d

#### Bob m LOCVS V.

Nemo ascendit in colum nisi qui descendit de mar Filius bominis qui in colo eft. Ioan, 3. Ergo mu Christi est vbique: quippe simul in colo & MITTAGE ()

#### which it is the door RESPONSTO.

Offendunt ad eundem lapidem , à Perfo- perioris obnad humanam naturam affirmate conclu- ieffionis. entes. Quod vt magis percipiant, vrgeamusillos hoc incommodo. Si hac Christi mba intelligenda funt secundum humamnaturam : Ergo humana Christi nana descendir de coelo. d'Sovaror. Quin dun. iph hoc argumento superiora illa sua remint Quorsum enim glorificationem Chrifti proferebant, vt affererent Vbiquimem corporis: fi ( quod nunc affirmant ) unitat ex hoc Ioannis loco, corpus Chrivoique fuife ante iplam Christi glori-

Errores file

ad incommos

Ioan.17.

ficationem ? Sic enimille iple Ioannes: Iefu nondum erat glorificatus , inquit. Denique fi valet hoc argumentum, nuntium igitur remittant superiori distinctioni de Abdicatione, qua dicebant naturam humanam Christi, ante glorificatione, sele abdicasse ad tempus sua Omnipræsentia. Quomodo enim stare posser ista Abdicatio, si quum hec Christus dicerct (quod tempus glorificationem Christi antecessit, ac proinde ex corum doctrina referendum est ad ipsius Abdicationem)tum erat, etiam fecudum naturam humana, przfens simul in cœlo & in terra? Ac de hoc quidem loannis loco, hactenus. Nam disputare, fit ne locus ille intelligendus de Omnipræfentia ve xóys,an verò de ipla cœlesti doctrina, quam Christus proponebat: non est huiusce disquisitionis. Certe si de Omnipræsentia exponitur:referendus est ad primu Theorema supra à nobis propositum.

#### LOCVS VI.

fic

Ego vobiscum sum vsque ad consummationem seculi. Matth. 28 V bicung, suerint duo vel tres cogregati in nomine meo, ibi sum in medio corum. Matth. 18. Ergo corpus Christi ost vbique.

Zeror fupevioris abiedienie.

#### RESPONSIO.

Fallit Consequens: ve superiora illa omnie

### HVM. NATURE CHRISTI. 181

cim enim hîc agatur de persona, quorsum irrba Christi intelligunt secundum humanm eius naturam? Quare, si locos illos accipant de Omnipræsentia & Vbiquitate, ego llos referam ad primum Theorema, quod

mte proposaimus.

Verumenimuerò: sequentes nodi patronis Omnipræsentiæ dissolvendi sunt. Nam si let illi funt de Omnipræsenția Christi inelligendi: rogo te, quid opus fuit hac pecuhari promissione? Quorsum Christus promittit fe peculiariter Ecclesia affuturu, cum unquam omnipræses, adut rebus omnibus? Cur etiam apponitur ea conditio, vt in nomine Christi congregentur? Nonne tanqua omnipræsens, adest omnibus cœtibus, quicunque tandem illi fint?Eligant igitur vtrum maline. Si promissiones illas exponunt de Vbiquitate & Omniprælentia, no funt promif fiones. Nihil enim hic peculiare est Ecclefiz, quandoquidem Christus, tanqua omniprælens, rebus omnibus prælens adelt. Si (vti necesse est) promissiones ille de presentia gratiæ intelligendæ funt; nihil iuuant Omnipræsentiam. Sic enim perperam conectitur Christus adest suz Ecclesia, quia omnipræfens & vbique eft. Et illi ipfi diftinguunt Omnipresentiam Maiestatis, à presentia graiz que fi effet Omnipræfentia, nullum igiur effet discrimen inter electos & reprobos, inter Ecclesiam & hostes Ecclesia, de-M iij.

Adiguntur ad incommodum. 182 TENDE VERTTATE MYH

nique inter eos qui in nomine Christiconi gregantut & eos qui coniunctis animis, con siliis & viribus Christian in eius membris inscantur. al viraror.

### LOCVS . VILLegorgina

Qui descendit, ipse est qui ascendit supra omnes culos, ve impleret omnia. Eph. 4. Exploniudine cius accepimus omnes, lob. 1. Qui omniaim plet in omnibus. Eph. 1. Ergo Christus est volique. Etenim distat ascensus Elia in culum ab ascensu Christi. Nam quim dicimus Christum in culum ascendisse, desimimus culum non loco, sed beatitudine. Hoc enim vulum, & regnum Dei Patrii, sinonyma sunt.

#### RESPONSIO. TET LED ONS

Errores fuperioris obsectionis,

Raignesser

ed incoming

Vitiolum Consequens Nam quantis descendisse de coelo dicatur ratione 222/20 go mosc, id est, quia naturam assumpsir, exprimo nostro Theoremate (nec enim coupus Christi de coelo descendis) & ascendisse dicatur, ratione humana natura supra colos euecta, ex secundo nostro Theoremate: tamen hac verbasos impleretomnia, de ipla tametum Persona intelligeda sistiex terrio Theoremate a nobis proposito. Etenim sue verbum Implendi de gloria & Maiestate Christi Vbique dissus, intelligas: siue de impletis prophetiis (sic enim varie disputari video) fiue de exadiscatione corporis Christi (eb quòd

HVM. NATURE CHRISTI. 182

n-

n is

0

NOTE OF

de flatim subiicit, datos fuisse Apostolos, Prophetas, Pastores, & Doctores ad ædificaioné & coftitutioné corporis myfici, quad d Ecclesia:adde quod paulò antè dixerat Apostolus:Ve impleamini omni plenitudine Dei. E ph.3. kalibi: Eftis completi in illo, (inquit) certe hæc Cole. verba necessariò ad ipsam persona erunt refréda Chriftus enim Rex & Dominus, omnia fua gloria, suoque imperio comprehendir Christus Dei & hominu Mediator prophetias impleuit: deniq; Christus caput Ecdefiz,ea fuis donis implet, vt tande aliquado fiftat omni ex parte gloriofam, ve ait Paulus. Eph.ç.

Nunc excutiamus istud Conseques. Chri- Refellitur fus implet omnia: Ergo corpus Christi est vbique, inquis. Quonam id modo? obsecro. Nec enim dixit Paulos: vt Christus impleret omnia suo corpore, vel, essentiali præsentia mi corporis. Quid autem impedit quo minus " Christus, vel omnes prophetias impleuerit," velomnia impleat sua Maiestate & gloria," vel omnia sua mébra, hoc est, tota Ecclesiam " fuis donis impleat, manente nihilominus ip-" fius corpore in cœlo? Hæc enim duo quam longissimo interuallo differunt: Christum implere omnia sua Maiestate & gloria, &, Christum implere omnia essentia sui corporis. Na si dicas, omnia impleri gloria & Maiestate Christi, cuius ipsa natura humana suo modo est particeps : quid hocad Vbiquitatem corporis? Nam gloria & Maiestas

M iiij.

### 184 MET DE VERITATE

Christi, non est corpus Christi. Si verò dis cas, omnia impleri essentia corporis Chrifisprimum, id fine authore dices, quandoquidem nihil tale extat apud Paulum : Deinde nunquam explicabis quænam possit esse einsmodi impletio: multum enim laborabis in exponendo verbo Implendi. Videlicet, an metaphorice vsurpetur: an verò in propria fignificatione. Quod si meraphorice, nihil iuuabit realem & essentialem corporis Omnipræsentiam. Si propriè, tum dicenda erit caufa, quamobrem veri & essentialis corporis vera, & realis impletio non fit impletio corporalis, ac proinde aid mros. Quod quam abfurdum fit in hac quæstione, satis est omnibus manifestum.

Quinetiam conjungamus alios etiam locos nobis obiectos, ve res etiamnum fiat dilucidior. Christus implet ( aur ve alij legunt impletur, manguire) omnia in omnibus Quis hoc de corporali impletione vnquam intelligat? Quanquam autem Christus, quay tenus est à logos, est infinitus, & omnia continet ac lustentat sua virtute (inquit Apostolusad Hebr.)tamen quia Paulus ibi loquitur de Christo, quatenus est caput Ecclesiæ:non video qui possit corum sententia labefactari, qui verba Pauli de impletione donorum inrelligunt, quibus ipfa Christi Ecclesia adimpletur. Id quod idem Apostolus copiosius explicanit cap. 4. eiuldem epistola, Vt, inquit, lequentes

Heb. r.

### HVM. NATURA CHRISTI. 185

0+

n,

Te

18

n

ia

il

fountes veritatem cum charitate, crescamus in mper omnia qui est caput, nempe Christus. Ex m totum corpus, congruenter coagmentatum & mpattum per omnes suppeditatas commissuras, moi intus agente, pro menfura vniuscuiusque umbri incrementum capit corpori conueniens, Medificationem sui spsius in charitate, &c. Adle que passim occurrunt in scriptis Apofolicis, de fidelibus implendis donis Spirius fancti. Quibus valde cofentit locus Ioanais nobis hic obiectus. Ex plenieudine eius (nempe Christi) accepimus omnes : gratiam pro Ioan.L. natia, inquit. Ex quibus omnibus locis simul collatis, facile est intelligere, locos nobis obiectos agere de donis spiritualibus, quibus fideles efficacitate sancti Spiritus adimplentur, quibus omnibus perfectissimus addetur eumulus, post mortuorum resurredionem. Ac proinde nemo non videt , locos illos nullo modo confirmare realem illam corporis Christi Omnipræsentiam. Verum, Obiedie. Christus implet omnia secundum humanam naturam, inquiunt, quia secudum humanam naturam ascendit. Respondeo:id non sequi: Respon. namin eodem complexo vbi de persona agitur, vnumquodque membrum intelligendum est pro ratione, vel alterius naturætantim, vel vtriusque simul, prout res exigit. Sicad Heb. 2. Participauit carnem & sanguine, uper mortem aboleret eum qui mortis babet immum. Ecce tibi quædam de λόγφ intelli-

genda funt:quædam de humana natura,quel dam de ipla persona. Et in hoc loco nobis obiecto: Qui descendit, ipse est qui ascendit. Nam ille descensus ad carnem Christi non refertur:quafi illa de cœlo descenderit.

Adigunnur ad incommodum.

Sed iam id enincamus propositis aliquot incommodis. Primum hac dicuntur arma-TIR DE: Christum ascendisse in cœlum suo corpore, ve corpus Christi sit vbique. Nam verbum Ascendendi Vbiquitati repugnat. Item: fi vi vnionis hypostatica corpus Christishique eft, vt illi autumant, cur ergo Paulus diceret Christum ascendisse, vt suo corpore omnia impleret, siquidem, vt volunt, longe antea corpore Christi omnia implebantur Item : Si omnes implentur Christi corpore, & corpus Christi est viuificum (qua de re fuo loco nobis agendum erit, fatis enim conflat Omnipræsentiam hanc propter mysterium Cona Domini fuisse introductam) quid vesibado tat quin falutis & vita aterna omnes ex 2quo fint participes?

Necte feram, diftinguentem oralem manducationem à spirituali manducatione: semper enim vrgebo particulam omnia. Nam fi corpus Christi omnia implet, Ergo nonos tantum, fed etiam animum implet, idquein omnibus, inquit Paulus. Quamobrem faceffat, obsecro, studium contradicendi, & in nobis vigeat amor veritatis. Denique vt locos superiores recte, & ex verbe Dei interpre-

remur.

### HVM. NATVRÆ CHRISTI. 187

.

Soup

obis

dit.

non

Jou

ipa-

-100

rer-

em: bi-

di-

910

igè

or?

re, 110

at

m

c-

-

1

-

S

mur, meminerimus eius quod dicebat Pes Ad.2 ms, Christum, postquam exalatus fuit Dei letera, & accepit à Patre promissionem san dispiritus, effudisse miraculosa illa S. Spirimidona, quibus fundata & confirmata fuit Jungelij prædicatio. Meminerimus etiam aus quod dicit Ioannes, Qui credit in me (in- Ioan.7. nit Christus) flumina aqua vina fluent ex eius untre. Hoc autem dixit de Spiritu quem acceun erant credentes in eum. Nondum enim erat Spiritus fanctus, quia lesus nondum erat glorisiwww. Hæc Ioannes. Ex quibus facile perspiciemus, quid fibi velit Paulus, quum ait, Chri hum ascendisse supra omnes cœlos, vt impleret omnia. Sed de huius loci expositione plura non videntur dicenda, quandoquidem nobis sufficit demonstrasse, hunc locum & alios nobis obiectos, nullo modo realem Omnipræsentiam corporis Christi posse stabilire.

Porrò, vt fateor ascenium Christi esse infinitis partibus excellentiorem ascensu Eliz:ita pernego discrimen istud vllo modo Omnipræsentiam corporis Christi posse admare. Nec enim Elias in cœlum ascendit, vel fua virtute, vel vt captiuam duceret ca- De ascensu prinitatem, vel vt cœlum nobis patefaeter, & pararet locum, qua omnia & plenque eiusmodi, dicuntur de ascensu Chrihin calum. Eft igitur error pir airior we Prior. Nisi forte dicant discrimen elle

conflituendum in Omnipræsentia corporis Christi; ac tum emerget error alius: Petitio De vocabulo principij. Postremo quod dicunt cœlum, in Cali. quod Christus ascendit, non definiri loco.sed beatitudine: Joudoppaonua est in Theologia non ferendum. Nam tamet fi Chriltoin cœlo hunc vel illum locum minime affignamus: tamen humanam Christi naturam elle in cœlo, & in loco, fiquis dubitat, ille symbolo Apostolico, Christianæque religioni fidem abrogat: quod absir. Quamobremer. Perus Chri- por iste refellatur ex locis sequentibus. Diffi afcensus. iuntius est ab eis, & sursum ferebatur in colun. Lac. 24. Africientibus ipsis eleuatus est, & nubes susceptum eum abstulit ab oculis coru. Hic lesus qui sursum receptus est à vobis in cœlum, ita vemet quemadmodum conspexifis eum proficiscen-1. Theff.4. tem in cœlum, Act. I. Ipfe Dominus descendet de Matth.24. ecelo. Rapiemur simul cum eis in nubes in occur-Sum Domini in aera. Apparebit signum Fily ho-Act.3. minis in colo. Quem oportet vs colum capiatof-Rom. 10. que ad temporarestitutionis omnium. Ne dixtvis in corde tuo: Quis ascendet in coelum? hocest

Phil.3.

I. Theff. I. loan 14.

Dominum lesum Christum, Expectare Filing eius è cœlis. Patesiet Dominus lesus de cœlo. Proficiscor paraturus vobis locum, & quum paratur ro vobis locum, rursum veniam, & assuman voi ad meipsum, vt vbi sum ego & vos sitis: & plerique alij loci consinules, quibus verus Chi

Christum ex also deducere. Nostrum modissupa est in cœlis, unde esiam Seruatorem expectamu

ftiin

ties

cat

per

rit

a

#### HVM. NATURE CHRISTI.

In colum afcensus confirmatur. Vt autem os superiores eludant, proferut hæc Chriherba apud Lucam , Vt edatis & bibatis in Samea in regno meo. Sed hoc Connexum, verbis Luce. ficio, nullus vel Theologus, vel philoso- Responsio. synquam admiferit, videlicet: Non edirnec bibitur in regno Dei: Ergo Chris non ascendit in cœlum propria signifimone acceptum : nec est in colo in loco. God perinde eft,vt fi dicas : in quibusdam kripturæ locis quædam vocabula funt per metaphoram intelligenda: Ergo ascensus Christi in cœlum metaphorice intelligendis eft. En quò euadant illi qui nobis tones to pator inculcant, & interim ascendendi,descendendi, cœli, loci, & consimilia voabula negligunt, quasi illa ad to portor non pertineant. Sed enim obsecro, censentne aliquando futurum vt fideles, quibus Christus locum parauit, quos vult ibi este vbi ipse fueit: denique quorum corpora reddet corpofilm glorioso conformia: fideles, inquam, celestigloria perfruentes, fint extra omnem locum? Quid plura? quum illi nos reuocant domhipotentiam Dei, ve credamus corpus Christi effe simul circunscriptum & incirunscriptum : vbinam constituunt corpus Christi circunscriptum? Nimirum in colo te enim vulgo disputant) qui fieri ergo poth, vt fit in coelo circunscriptum, fine loco? figitur saltem se audiant:aut(quod longe

maius est) hanc regulam ab omnibus Theon logis receptain accurate expendant, locos Scripturæ, qui narrationem & historiam con tinent, effe & To paror, & iuxta fenfum literalem intelligendos. Alioqui, fi tibi liceat alles gorice vel metaphorice ludere in vocabulis, quibus narratur ascensus Christi in cœlum. cur non idem alius experiatur in historianatiuitatis, mortis, resurrectionis Christi, adeóque in iis omnibus que nobis Euangelica historia commemorat?

An Calum. Dei,fint [yno nyma.

A dig ad incommodum.

At, inquiunt, cœli ad quos ascendit Chri-&, Regnum ftus, & regnum Dei Patris, Tynonyma funt. Quelo, quis hoc patienter audiar? Obruamus igitur abfordis istam ouveruplar: Sequeretur, hasce interpretationes esle veras: Chrifru die nouissimo descedet de colo vinos & mortuos indicaturus: hoc est, descendet de gloria Dei patris. Falfum & impium, tunc enim potius dicitur cum gloria venturus. Item ! Chrifeus afcendit supra omnes cælos (inquit Paulus) hoc est ascendit supra omnem gloriam Dei Patris, advivator. Item: quia gloria Dei Patris ad quam Christus euectus est, non tantum lucet in colo, fed etiam in terra: sequeretur, in hoc enuntiato, Christus ascendit in celum (fiquidem colum & gloria Dei fynonyma funt ) terram etiam nomine cœli fignificari. Absurdum. Contineo me à plusibus incommodis recenfendis, & istos adhortor

### HVM. NATVRE CHRISTI. 191

ve Stephanum primum illum ac fortiffimim Christi martyrem audiant : qui,quum colis in coelum intentis gloriam Dei vidett: Ecce, inquit, conspicio calos apertos, & Filium hominis stantem ad dexteram Dei. Qui- Act.7. hos verbis Colum ab ipla Dei gloria distinit: vt & Christus apud Ioannem, inquiens, Ioan.14. Alluman vos ad meipfum, vt vbi fum ego & vos fin. Item: Volo ve vbi fum ego & illi fint mecum, Ioan.17. weonspiciant gloriam illam quam dedisti mihi. Quibus confentaneum est quod air Paulus, a.Cor. 15. Raptum fe in paradifum ad tertium vique cœlun fuife, & ibi andinife ineffabilia verba, &c. Quanquam enim gloria Dei porissimum refulget in cœlo ( attestante propheta: Colum mihi thronus est, & terra scabellum pedum Esa.66. meorum) ramen cœlum non est ipsa gloria Dei suravupac: vt isti volunt. Sed de nouis illis Synonymis, adeóque de hac obiectione hactenus. Nam hac de re quædam etiam infranobis erunt dicenda, quum ad eam obiedionem respondebimus, quam illi petunt ex his Christi verbis : Non bibam ab hoc tempore de hoc genimine vitis ad illum vique diem, quum illud bibam vobiscum nouum in regno Patris mes.

LOCVS VIII.

Christus antequam pateretur transfiguratus

eft. Matth. 17. Ergo, ne tunc quidem Chris sti corpus ex physics corporis ratione metiendum fuit. Et vi Confequentis, corpus Christi est omnipresens.

#### RESPONSIO.

Errores fuperioris ob-

Fallit Consequens. Licet enim Christins tunc voluerit quosdam ceu radios suz Maieltatis emittere, vt ita teltaretur fe non tantum hominem effe , fed eriam Deum : cuins rei cogitatione discipulorum animi firmiores ellent ( iamiam enim inftabat tépus mortis Christi ) nihil tamen fuit in illa Transfiguratione quod vel tantulum ad Vbiquitatem corporis accederet:luxit quidem corpus nouo splendore exornatum, sed mansit nihilominus corpus, habens suas dimensiones, & mansit loco circunscriptum. Ex quo fadum eft ve optaret Petrus illic remaneres Domine bonum est nos hic effe (inquiens) sivis, faciamus hic tria tabernacula, tibi vnn, & Mofi onum, & Elia onum. Hac Petrus: Nihil profecto cogitans de ista corporis diffusione & Vbiquitate, cui rabernaculum parandumnó fuiffet. Itaque nouz gloriz accessio non abstulit corporis veritatem. Non enim potest effe gloriofum corpus, nisi sit corpus, vriam à nobis aliquoties dictum est.

Adiguntur

Adigamus igitur illos ad incommodum hoc modo: in Transfiguratione Christinon

tantum

### HVM. NATVER CHRISTI. 191

الملة

tus

12-

m-

ius

10-

-10 S.

DUS

ni-

cs.

6-

101

ıu,

lofi

0-

nő b-

eft am

m

on

mu

com colluxie eius facies, fed etiam veftis fus apparuit cădida, ranquam lut, (înquit hrthaus) Ergo fi illa mutatio ad Vbiquita- Matth. 17. m pertinet, nihil obstat quominus etiam fius vestimenti noua quæda Vbiquitas stantur. advivaror. Quamobrem fic argumenun retorqueo: Si ita trasfiguratus eft Chrihis, vt ipfius corpus & circunfcriptum & aedabile remanserit: & illa transfiguratio d conditionem gloriosi corporis Christi eminebar: Ergo non ea est conditiogloriosi corporis Christi, vt sit incircunscriptum & mibile nec enim corpus Christi runc difparuit, quafi vbique diffulum, led manfit in vno loco visibile, quemadmodum Marthaus commemorat: & Petrus testatur his verbis, Vidimus, inquit, noftris oculis Maieftatem ofim. Acceperat enim à Deo Patre honorem ogloriam, voce ad eum delata eiusmodi amainfica gloria : Hic est Filius ille meus dilectus inque acquiefce, & hanc ipfam vocem audinimu è colo delatam, quum essemus una cum co in monte Sancto. Hec Petrus, ad hanc objectio= nem pro nobis respondens.

#### LOCVS IX.

Christus in nativitate transiit veerum virgiwclaufum, o in refurrectione faxum monumenmetranit: Ergo duo corpora fuerunt simul in dem loco: quod fieri non potuit quin alterum

2.381

Leo Epil

83.81.97

ששר בורבר לכו

in Omila Minister Street

#### 194 DE VERTTATE

esses incircunferipsum, nepe corpus Christi. Que vo, corpus Christi vique est.

# RESPONSIO.

ve di

ad

r de

tin

r ci

le v

ertif

400

us c

nensi

unt h

ique

nau

us:Si

.fie

e.Ac

qui

nt e

nis :

101

pdo

ulc

Hoc

nit

Errores fu-

Luc.z.

Matt. 18.

Leo Epift.

Ad.s.

Retorquensur vocabula in Omniprasontia.

Antecedens non extat in Scriptura. Imò. grauissimi auctores aliter fentiunt. Itaque non valet consequens. Certè Lucas non negar Christum natum elle ex virgine, quum ei accommodat præceptum hoc legale: Omne masculum adaperiens vterum, erit sanctum Don mino. Et quod attinet ad faxum monumenti, narrat quidem Matthæus, faxum reuolutum fuille ab Angelo, qui mulieribustestatus est Christum resurrexiste : sed non propterea sequitur, Christum exiise è sepulchro claufo.imò potiùs hinc perspicuum elt, faxum illud Diuina virtute reuolui potuiffe, quoties ita Deo visum fuit, vt omnia obstacula cederent Christo refurgenti : id quod veteribus ipsis non displicere video. Quanquam enim (vt aliquid non plane dissimile proponamus) carcer ille in quem Apostoli coniecti fuerant , repertus fuir claufus : inde tamen exierant Apostoli, janna carceris ab Angelo aperta, vt narrat Lucas. Denique non fequitur ex superiori argumento, corpus Christi else vbique. Sic enim potius rectè concluderem : Si Christi corpus est vbique (vt volunt) ergo nec vterum virginis transiit, neque faxum momenti penetra-

### IVM. NATVRE CHRISTI. 199

Quamobrem ? inquis. Nempe quia e verba Transeundi & Penetrandi Vbitas non patitur. Adeò vt hac præpolitio verissima: Quicquid transire & penetradicitur, id vbique non eft. Etenim è load locum tranfitur, at que etiam penetra-Porrò licet Angeli non circunfcribanloce, non tamen Angelorum effentia finfinita, aut vbique diffula. Itaque qui ner circunscribi loco, negat quidem elle cors, fed non proprerea concludit necessariò levbique. Nos verò quibus ex verbo Dei missime persuasum est, Christi corpus este mum corpus, affirmamus, illud ipfum corus este circunscriptum, & habere suas dimiones, sempérque factum diuina virtuw vt quecunque ex ordine natura potueant huic corpori obstare, tollerentur. Deique ex facto aliquo fingulari & per miraalum edito, non recte colligitur Omninramia corporis Christi. Recte enim Augusti- Epist. 1. musi ratio bic quaritur, inquit, no erit mirabih fexemplum poscitur, non erit singulare. Hzc Ac profecto non possum satis istos mira-Lqui ex iis, quæ non extant in Scriptura, vo int ea tollere, quæ certissimis & manifestismis Scriptura testimoniis comprobantur. Retorque-Morqueamus igitur eoru argumentum hoc sur Argum. odo, Si, qui Christus natus est, qui exiit è pulchro, duo corpora fuerunt fimul in coloco, quoru alterum fuit corpus Christis

## 196 TDE WEATTATE MONTH

Ergo corpus Christi non est vbique. Nam quod vbique est, in loco esse non diciturivel illis ipsis assentientibus.

### miner LOCVS X. on Formit

Christus ad discipulos ingressus est clausis in nuis. 102n.20. Corpus igitur Christi est obique.

#### RESPONSIO.

Errores fuperioris ob-

Istud Consequens redarguitur illis ipsis rationibus, quas proxime audiuimus. Hoc enim connexum eft plane arunhogisor : nec vllum vnquam proponetur theorema, à quo vis manare possit ad hanc conclusionem, quum nulla fir hie vel eurigera, vel eurapea. Quamobrem ita potius formandu erit connexum : Christus ingressus est clausis januis ergo ingressus est prater ordinariam ratio nem. Quod nos admitrimus, cum ab ipla rerum natura admoniti, tum freti perspicuis Ioannis verbis : qui posteaquam historiam hanc de Christi ad discipulos ingressu commemorauit, Multa, inquit, eriam alia fignafecit lesus coram discipulis suis. Hac Ioannes. Quamobrem qui ex hoc Christi ingressu per miraculum facto colligunt Vbiquitatem cor poris Christi, næilli miki videntur perperam ratiocinari. Quanquam enim in miraculis ordo naturalis, summa Dei potestate, inter-

nus

tas

TE TE

loan.20.

HVM. NATVRA CHRISTI. 197

rumpitur: tamen nunguam rerum iplaeffentiz perimuntur, licet aliquando forimmutetur: qua de re nunc non disputo. e, gunm Sol ftetie (de quo miraculo fuprà feruimus) manfit pihilominus Solis eflenet quum mare divilum eft, manfit effenmaris:atque ita de aliis confimilibus mimis existimandum est: & quum virga fahelt draco, non fuit annihilatio, fed conersio : idem dico de aqua conuersa in vinumeilli autem volunt effe fimul, & non effeidem corpus. At fiquis velit Vbiquitatem torporis Christiex hoc ingressu miraculoso olligere, is necessario perimet essentiam / orporis (ve antè copiositàs à nobis demonlatum est ) idque contra miraculor u víum. Nec enim volt Deus suam potestaté elucere n perimendis rerum creatarum esfentiis, docius in conservadis, quibus nihilomims viteur aliquando præter ordinariam nar dostig 3 of wa rationem , quippe cum illum ordimipfi natura indiderit , nec ei fit alliga-Itaque dicimus Christum ingressum fuise claufis ianuis per miraculum, eò quòd ditus nulla humana ratione Christo pateduselt. Sed cum Christus fit Deus, en Hilar de reveteres dicunt , locum hunc exponen Trin.la. les)omnia sunt peruia, effecit, vt fores & mnia obstacula cederent insus corpori inredienti:quo fit, vt Ioannes vintpet parti-

dimen

Midno Kr

cipium prateriti temporis wix wouldering

Ioan. 20.

autem præfentis, adeo vt ex verbis loannis inferri non possiry claplas eriam num mansiffe ianuas, tum quum Chiffus ingressus cit," fed porius per miracolum ingredienti Chrifto patuiffe. Atque id etiam quoldam veteres censuisse, argumento est, quod lustimus Martyr affirmat, Christum clausis quidem ianuis ingressum fuisse, sed cum corporemazopeper: quod quam longe diftet ab Vbiquitate corporis, nemo est tam rudis, qui non fa eile intelligat. Quò fit vt mirer Vbiquitatis patronos, identidem nobis obiicere folitos veterum, in hoc explicando miraculo, fentrutiam. Sed iam proferamus alia etiam pre-Fer ordin ariam rationem corporis facta, ex quibus ramen ista Vbiquitas colligi nunqua posit. Petrus super aquas ambulanit (quod miraculum folet veteres citare in hac qualtione)ficenim Hieronymus, Vt fcias, inquit, non natura mutationem, sed Dei omnipotentiam demonstrari : Petrus cœpit mergi : Philippus raptus est ab oculis Eunuchi, & translatus Azotum. Elias in cœlum sublatus est. Et quam diceret Paulus, neseire se an in corpore, nocne, raptus fuerit ad terrium vique coelum, non propterca existimabat fieri polfe, vt fuum corpus vbique effet. Przteres (quemadmodum in loco superiore proximo admonumus) dum concludunt ex hoc ingreffu, corous Christi non habuisse proprias dimen-

Vb

M atth. 14.

Quaft. 117.

In Epitaph.

Act.8.

1. Reg. 2.

2.Cor. 12.

HVM. NATVRÆ CHRISTI. 199

15

s

menfiones: enertunt quidem corporis naam , led Vbiquitatem non idcirco proint : quia Angelus qui Petrum è carcere lirauit , ad iplum Petrum ingreffus eft clau- Ad. 12. sianuis, nec tamen ille Angelus vbique e-Et hiceft alius error confequentis irouphor. Retorqueamus igitur argumentum hoc modo: Ingressus est Christus d discipulos clausis ianuis. Ergo corpus Christi non erat voique. Si non tunc ; ne sur Argum. inc quidem. Consequentia patet ex natu-& fignificatione verbi ingrediendi: moum enim fignificat è loco ad locum, quod Vbiquitati plane repugnat. Dicitur enim bripar muc, alicubi effe, & fimul illuc ingre-Quare, sequitur ex his Ioannis verbis, orpus Christi antequam ad discipulos inpederetur, vnà cum iplis discipulis non fuif-& Satis enim conftat vocabulum illud didoon ratione diving nature, fed humanr. Item, Christus ad suos ingressus eft, probaret fe vere refurrexiste, & testaretur fuum corpus elle verum corpus, etiam polt refurrectionem : Ostendit illis, inquit Ioan. so. loannes, manus fuas & latus fuum. Item : vilemanus meat , & immitte manum tuam in lam meum , & ne sis incredulus , sed sidetis. kem , Videte manus & pedes meos (irquir Christus apud Lucam) nam ego ipse Luc.24, fum. Contrectate me & videte, quia Spiritus tarnem & offa non babet : aded vt merito Meng N iiij.

Retorque

## HY STATES VE DETE COS

A&I.

Lucas dixerit, Christum fuise visum à suis cum multis requieres, hoc est, indiciis & pro bationibus certissimis, &c. Ergo qui ex hoc Iohannis loco volunt Vbiquitatem corporis Christi confirmare, locum ipsum in contrarium pland sensum detorquent.

Prgentur in commedes

Item : Si quum facra Domini Cona celebratur, prælentia corporis Christi comparatur cum hoc ingressy Christi ad discipulos; sequeretur corpus Christià nobis videri & attrectari aie Dures, quod tamen fallum eft, Consequentia pater, quia tunc discipuli Christi corpus viderunt & attrectarunt. Si dicant modum & actionem ipfam ingrediendi non fuisse ab Apostolis perspectam Sicinstabo:non recte comparari prasentiam corporis Christiin S.Cona cum illo modo ingrediendi, led comparandam else cum ipla Christi præsentia, de qua dicit Iohannes, is es to piecor, vt prælentia prælentiæ relpondeat, ex natura & lege comparationis. Tonc antem Christus Stetit visibilis & attrectabir lis: quare, vifibilis quoque & attrectabilis effer in S. Cona, fi superior comparario locum haberet. Si locum non habeat: quorlum ergo superiora Ioannis verba nobis oppor nontur3

Ioan, 20.

DOCVS. X

mi l'acem seles es aces

non

Christan quum post resurrectione duob un disci-

### M. NATURE CHRISTI. 201

apparuit, dicitur postea ab eorum oculis di- Luc.24. mife: sic enim Lucas, apartos e pereto, inquit. re corpus Christi est vbique, quia visibile o inuifibile simul. Huc referri potest, quod cor Christi factum est Iudais inuisibile quum per dum illorum transibat illesus. Luc.4.

#### multiplicate RESPONSIO.

Agnosco verba Lucæ: sed simul audio idille subiiciat: an auras, inquiens: quod Errores finginde eft ac fi diceret, Christum fese ab ilum oculis & conspectu subduxisse. Aliud dautem effe inuifibilem, fimpliciter : aliud minuifibilem discipulis. Hoc enim poster infactum est repentino discessu, non ipsa orporis natura. Quinctiam potest Deus tere oculos hominum: neque propterea res le que natura funt visibiles fiunt inuisibis: quemadmodum etiam illis ipsis discipuprincipio ita præsens Christus adfuir, ve non ab iis cognosceretur : Tenebantur enim Luc.24. moculi (inquit Lucas ne ipsum agnoscerent: oles fubilcit, corum oculos fuisse apertos. lenique nullum hic confequetiz vestigium imaduerto. Inuisibilis ab illis factus est, quit Lucas ( fic enim verbum verbo exprimur: hogest, repente discessir ab illis.) Erp corpus Christi visibile est simul & inuile Quod quidem cum manifestam condictionem implicat, tum non recte colligitur

perioris obiestionis.

gitur ex Luca verbis: nam qui dicit Chri-Rum à discipulis fuisse visum per aliquod tepus, ac poftea videri ab illis defiifle : ille non dicit Christum fuiffe visibilem simul & innisibilem. Erenim ita potius concludendum eft : Ergo Christus quum in terris post refurrectionem versaretur, vt discipulorum animos confirmaret, se illis tandiu ac toties videndum præbuit, quandiu, & quoties illi visum est. Arque hoc "lud est quod dicit Lucas Act. 1. cap. Quamobrem cum Lucas manifefte diftinguat douvror à visibili : perperam faciunt, adeoque Lucæ contradicunt, ij qui inde, scilicer, colligant corpus Christi fimul effe vifibile & inuifibiles Quid porro ifted facit ad Vhiquitatem corporis? Si corpus fieret inuisibile natura ( quod absit). certe defineret quidem effe corpus : fed non effet vbique. Quis enim nescit in Angelorum visionibus, randem ipsos Angelos factos fuifle doarrec & inuisibiles ? nunquis tamen propterea Angelorum naturam infinitam, & vbique effe diffusam existimanit? Quid, quod Philippus raptus à Spiritu defiit videri ab Eunucho, neque propterea vilus vnquam detraxit aliquid de vera corporis Philippi natura?

Adiountur

is minima

Sed iam adigamus ad incommodum. Si corpus Christi est innisibile, quatenus vbis que eft, & est visibile , quatenus est alicubi, secundum dimensiones veri corporis i Ergo eft ibi-

### IVM. NATVRÆ CHRISTI. 203

ris

té-

on in-

m

re-

2-

ics illi

u-

12-

06-

ıt, fti

19

**J**-

1)

on

m F

en

n, d,

ri

n-

i

Si

i

10

Abidem visibile simul & inuisibile, quiz eft vifibile , ibi etiam eft innifibile : aut Recorqueneft innisibile vbique. Retorqueamus, sur Argum. rur st periorem locum hoc modo: Si quæ it hic Lucas. verè gesta sunt (quod absit inegemus) & Christus duobus illis disciis in vicum Emaus proficiscentibus, verè propinquauit, & cum illis iter fecit, cum sin vicum illum ingressus est, denique m illis discubuit ( que omnia Lucas disersverbis commemorat) Et hac omnia sedom humana Christi naturam facta funt, tome post ipsius glorificationem. Ergo ipus Christi nec tum fuit, nec nunc eriam rbique & incircunscriptum:na illa omnia siquitati omnino aduersantur. Porrò quòd lidicunt Christi corpus factum fuisse luhis inuifibile, nufquam extat in facris literis. Menim Lucas (quem citant ) Quum, inmit, transisset per medios illos, profectus est. Rerestit quidem Christus, & cohibuit Iudaoum furore: sed no propterea sequitur, Chrium factu fuiffe inuifibile. Neque minus enitit potestas Christi, quòd Indais aspectabilis mmedios illos transiit illæsus.Dicent quofmid coniicere : verum Theologi fua conmant, non coniecturis, sed expressis Scriwere testimoniis. Quanquam, si daremus Uniftum tenuisse Indzorum oculos, nihil deefficerent , vt ante dictum eft. Quinon verba Transeundi & Proficiscendi a-

# 204 JT DEVERITATE

perse tallant Vbiquitatem corporis.

# resignated that colid outs for controlled, charles hardy may be extined to LOCVS XII.

Christus post ascensionem in calum apparais Stephano, Att. 7. & Paulo ter , Att. 9. 6 15. 6 22. Ergo realiter corpus Christi etiam nunc in termi adeft. Etvi confequentis est vbique.

### dies vicum Hankingrellus elt a denique TOTIL ZEAR JRESPONSIO.

Errores fieperioris obiectionis.

Non valet Consequens : nam si Anteces dens admitteremita ve volunt (quod ablit) non tamen inde lequeretur corporis Christi Vbiquiras Sed tantum inferedum efset, tunc temperis, corpus Christi in tetris fuise, Et perperain tempora confunduntur hoc modo: Apparuit : ergo adeltifed ita potius com nectendum efset. Apparuit, Ergotum affuit Er turlus, ex co quod lemel atque iterumfadum elset, non recte colligeretur ordinaria perpetuaque rei alicuius ratio. Verumenimuero ita nunc excutio & expono Antecedes Christus Scephano vifus estifed in colo. Sie enimille apud Lucam, Ecce, inquit, video car les apertos, & Filium bominis fratem ad dentes ram Deit& ibidem Lucas:Ille , inquit, plend Spiritu fancto, intentis in ccelum oculis, vidit gloriam Dei, & lefum francem ad dextera Dei Item Christus Paulo vilus est, idque tersing quiut, id quod ego figillatim excurio. Ad.

A8.7.

Loci Series. exponsinsur.

lux vi-

# HYM. NATVRA CHRISTI. 200

vila dicirur, fed è cœlo refulgens vnde ewocem audit Paulus. Id quod veteres a- August. in ouerunt. Quemadinodum autem dining Pfal. 58,800 tute factum eft,vt Stephanus Christum in ovidere poruerit : ita illa ipla virtute fam est, ve vox Christi ad aures Pauli peruent.Er quia cœlestis ille fulgor fuit, taquam dius diuinæ maiestaris Christi, idcirco dici-Paulus Christum vidisfe. Deinde Act. 18. minus (inquit Lucas) nottu Paulum alloqueeff per visionem, d' opaparoc: quemadmompiis maioribus facra eiufmodi vifa fape decbantur divinitus. Sic Ananiam compel mit Chriftus, fed or opapars , inquit Lucas. Act. 9. Quare, hic locus ad quæftionem propositam son pertinet.

Tertiò, Act. 22. Christus precanti Paulo pparuit: fed & exgaous inquit. Ex quo fit, ve Wbiquitatem corporis, hic locus trahi no fit. Sed iam argumentum corum in illos

los itá regeramus. To a ampointen on probant Chriftum in terris fuiffe ed Reserquent Christus Scephano & Paulo visibilis paruit (vt audiumus) Ergo, quam Chrius non apparet vifibilis cellat corum arguntum. Aded ve corum vestigiis, ita nobis de cocludere liceat: Si corpus Christi semadellet in terris, femper ellet alpectabimilleiple dicebat Apostolis, Contrellate videre. Nempe vrillis veram sui corpopresentiam probaret. Ae de hoc quidem

Loue.

206 DE VERITATE

Luc.24.

arguméto hactenus: quod nobis etiam poffhac erit excutiendum, quum aduersus Poneificiam Transsubstantiationem disseremus

### LOCVS XIII.

Dico vobis, non bibam ab hoc tempore de hoc genimine vitis ad illum ofque diem, quumillud bibam vobiscum noun in regno Patris mei. Mat. 26. At post resurrectionem cibum sumpsit cum dif cipulis. Luc. 24. All.10. Ergo illo tempore Chris fins erat in regno Patris, boc eft, in caleftigloria. Ac proinde Christus codem tempore fuitincelo d'in terra

### RESPONSIO.

Errores fuperioris obiectionis.

\*emmerite!

L'remments.

Permirum argumentandi genus : quo la licer coelum terra misceatur. Sed illud paueis ita redarguamus. Primus error Anna Tic Ne Lews. Necenim Christus deterreno potu loquutus est: sed hac metaphon fignificare voluit colefté gloriam, qua fideles tandem cum iplo Christo perfruentut. ld quod perspicuum est ex eo quod genimen illud vitis, nounm appellauit, nequis forte de terreno potu intelligeret. Arque hæc fimilirudo sape in Euangelica historia vsurpature vt, Multi venient ab Oriente & Occidente, accumbent in regno colorum cum Abraham, Haar, & lacob, inquit Christus. Irem : Beand ille qui manducabit panem in regno Del. Itemi Beats

Matth. 8.

Luc. 14.

Luc. 22.

## M. NATURE CHRISTI. 207

Ili qui ad canam nuptiarum Agni vocati Apoc2.19. Et nominatim apud Lucam : vt edatis d bibaris in menfa mea in regno meo, & in Super thronos indicantes duodecim tri-Ifrael, & confimilia pleraque. Secundus r: quòd existiment Christum fuille reum in cœleitem gloriam, antequam in malcenderet:contra exprellos Scriptuocos. Posteaquam (inquit Petrus apud Acta. cam) exaltarus est dextera Dei , & recepit are promissionem Santti Spiritus, effudit id dune videtis & auditis. Nec enim David mdit in calum, &c. Item : Nondum ascendi parrem meum. Tertius error, quod nec untes idem concludant etiam de ipsis oftolis, quibuscum Christus se genimen dvitis nouum bibiturum effe prædixit, deum iplo Christo, in regno Dei constimatque ita, fi Deo placet, noua Apostoum Vbiquiras erit constituenda. Quartus or, quia licet intelligeremus locum Matde cibo quem Christus cum discipulis plit post resurrectionem : nihil tamen efficerent. Satis enim constat imnalitatem, & cateras gloriosi corporis litates, quibus humana Christi natura pla resurrectione excelluit , ad cœlegloriam & ad ipsum regnum Patris, de Christus loquitur, pertinere: qua tagloria post ascensum in cœlum custillime refullit. Perperam igitur col-

ligunt Vbiquitatem corporis ex hoc loce Matthæi, quandoquidem , licet illis propemodum omnia daremus, non tamen concluderent , corpus Christi esse vbique: fed porius regnum Dei Patris non includi colo, fed ad rerras etiam ipfas pertingere. Bra toriftorum eft and to esophor. Sed de hor argumento nimis iam multal

### LOCVS XIIIL

Nune non cognoscimus Christum fecunda carneminquit Paulus 2. Corint, S. Ergo non ade orgenda est ratio naturalis corporis Christi, qu obique effe possi, Inchebenco mobe said woltenis, our

### RESPONSIO.

Errores fuperioris o icetionis.

Fallit Confequens. Error and to sim The X12006. Etenim nomine Carnis intelligi veritatem humanæ naturæ, cuiulmodi el circumscriptum effe, &, finiri propriis dimenfionibus. At Paulus nomine Carnis intellig crassas, terrenalque cogitationes, quas pi & fancti homines abs fe , quoad eins fen potest, remouent, ad ea quæ sunt cœlestis, totis animis aspirantes.Itaque Paulus, Ne minem, inquit, amplius cognoscimus secundin carnem, hoc eft, fecundum carnis fenfum. At proinde inbet nos Christum cognoscere,no fenfu carnis ( quandoquidem non ampliis in terris

### IN NATURE CHRISTE 209

ris versatur,) sed spirituali cognitio-Quapropter subficit : Seguis erge, inquit, see fulla funt emnis nous. Hac Apolloqui paulò post exponit, quoniam id mom fit , nempe Enangelij prædicatioigamus igitur ad incommodum lupeim istorum interpretationem. Si Vbiites corporis Christi colligi potest ex eq od Paulus ait , fe iam non cognoscere miltum fecundum carnem; Ergo eadem nereliquorum homioum Vbiquitas earnenda. Quia ibi Paulus idem diciede Ibidem. nishominibus, hisce verbis: Ex boc se neminem cognoscimen fecundum carnem. quislocus hie non desiderat ampliorem onsionem, sie argumentum illis suum mus, seem enboom y description

inon fe putant fore Christi participes his terris corporali ipfius prafentis Qui fi locum illum Pauli ita ext, vt nomine Carnis intelligant hums

mrz veritatem : fateor fane fuperion postoli verbaita perperam intellecta, rum fententia apprime connenire;

vemerito hat orationevri possit: Non cognosciones Christum secundum car-

E

q ci

Ğ

Ó

do circir de Administrate

Christus non iam est cognoscendus le- Rourquette mearnem: Ergo non parum falluntur drem

quippe Christo veritatem humani cot-

# orien to Local to Company of the Company of the Company of Local Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the Company of the C

Panis quem ego dabo, caro mea est, quam ego dabo pro mundi vita. Lean. 6: Et Synodus Ephefina professa est carnem Christi esse vinissicam. Sio
1: Ioannis 1. Sanguis eius purgat nost ab omni,
peccato: Ergo actiones Deitatus propria, survean
liter communicata humanitati Christi. Et vi Confoquentis, Corpus Christi ubique est. 1103 22 100

# Chultum ic. O I RESPONISI O. it multum De caracas de multum de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de contra de con

Errores fuperioris obicclionis. Ibidem.

THEOLOGY TO AN A

Perperam conclusom. Nam hac Christi verba inculcanda funt : Quam ego dabo on mindi vita: quibus fignificat, le illum iplum else qui nos vinificat oblatione fui corporis: Ergo Deiras elt gaufa efficiens vitz noftræ: ratio verò & modus nostræ vinificationis fuit oblatio corporis Christi in cruce Sic enim ille ipfe Christus, Panie Desillast, (inquit ) qui defcendit de calo, & dat vien mdo Item: Qui manducat me, viuet propint me. Icem: Spiritus oft qui vinificat, caro non prodeft quicquain Verbu que loquor vobis, Spiritu ovira fune. Et ibi pleraque confimilia plus quam aurea, que vinam femper in animis inscripta habeamus. Adde que alibi extant apud cundem loannem o Annuntiamus wife (inquit)vitam eternam , que erat apud patrem, O nobis manifest as west ilcom : Deus nobis dedit

lean.6.

Ibidem.

a.loan.s.

vitam aternam, & bac vita eft in Filio entito

tape

Sie

## HVM. NATYRE CHRUTL SH

henim (inquiunt) fyngdus Epheling vo- 08. ernem Christi viuificatricem, Respont Queniam (inquit Synodus) eft care Wethis Cyfill La. canti omnia : & fic pij Maiores fenten, in toan. illam Ephefinæ Synodi intellegerung, Damafell, inquam ex Synodorum verbis konfarre c.15. &c.

rgumenta peti non solent. Idem dico de his verbis : Sanguis-Christi mat nos ab omni peccaro; que intelligenda mide iplo Christo purgante nos à peccaper fanguinem funm, hoceft, merito morfue: ve perspicuu est ex his einsdem loaniverbisiSi confiteumer peccata nostra, fidelie 1. loan, ti o infer, ve remittat nobis peccatanoftra de urger ab omni iniquitate. Et alibi: Ipfe eft 1. Ioan t. prietor pro peccatio nostris. Et in epist, ad Heb. t. treos apertissime. Purgatione peccatorum sipsamfatta, (inquit) Et alio in loco, Deus min Christo sibi reconcilians mundum, non uns illie peccara ipforum. Item : Quanto Heb. 9. ju fanguis Christi, qui per Spiritum eternum n obtulit inculpatum Deo, purgabit conmiam vestram? &c.Etloannes, Qui dilexit Apoc. 1 inquit, & lauit nos à peccatic nostrie suo e. Quamobrem hac obiectio conit subalterna cum causa efficiente. No ni enim obscurum est hoc enuntiatume mis Christi purgat nosà peccarp: ita refedum effe: Christus fuo languine purgat Papercato, Ercor igitur eft un afrieris al-Sie enim incommodis funt vrgendio

Si ex Superioribus Christiverbis lequitur proprietates Deitatis effe realiter corpori Chrifti communicatas: Ergo cadem ratio ne fequetur, corpus Christi de coelo descendiffe. Sicenim Christus : Ego fumpanisvin qui de culo defcendi. Item : lequetur iplam carnem feipfam obtuliffe, & hanc propries communicatam. Sie enim Christus: quam ego dabo, inquit. divare. Nam de persona quidem hoc dicitur : quum Christus vocatur Saserdos & victima : Sed de humana Christi natura id dictum in Abfiracto: nempe qued fe humana natura obtulerit, nusquam reperias. Denique sliuse ciamnum eft error Confequentis. Nam lice Christi fanguis dicatur nos purgare, nempe quia est medium nostra purgationis (vt liprà confectum est) non propteres corpus Christi dicetur omniprælens. Quia iplum corpus Christi non est medium , velezio, vel modus Omnipræfentiz dining. Idem dico de carne viuifica: Nam vitam nobis fuilfe comparatam per humanam naturam Chri Ai, non pugnat cum veritate humane natire, nec com eius essentialibus proprietati bustimo, vt ita nobis vita comparareturmazime oportuit humana natura veritateme lucere, videlicet, patiendo & moriendo. Quil igitur viuificatio ad Omnipræ fentiam?Qua re, id demum tribuere carni Christi in Ab ftracto debemus, quod illi tribuitur in Sci-

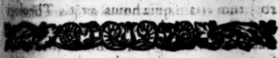
ieft,

### HYM. NATURE/CHRISTI. 21

& ob eam caufam proptet quam illi nitur, tieque nobis extra Scriptura can-

ec funt igitur coru argumenta qui coris Christi Omnipræsentiam tuentur, que Respons. lem nobis hactenus videre licuitede qui-& fimul denoftris ad illa argumenta ro dogma Omminibus, pero à Christianis lectoribus, mipresentie Christianam veritatem reliquis rebus meniur. mnibus anteponunt, vt verbo Dei pranio, cere de re tota indicent , xupic monpipusinquit Paulus aretti de la la la sar sar

limtempus eft ea teftimonia vererum auire quibus illi fuam fententiam confirmaid quod à noissa et à demonificate anolos



Cario en contra da Cario

Olent Vbiquitatis patroni, pet Obiestienes fuam sententiam nobis pro- pro Phiquiru scriptis colligere, appræsertimen ils locis in quibts illi

funt de gloria humana natura , quan affumpat in vnionem persone, ex quo whac etiam de re, priusquam nostræ di-uationi finem imponamus, nobis aliquid tidum effe videatur. Quanquam quod veich, prius effe:& (vt quidem Ethnicus verè O iij.

HVHTN VIVE BUTTE AN

Conclusto de Actiones de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Coruna con de Corun

aliquado dicebary id habendum eft antiqu finum & Deg proximi, quad est optimi quia tamen pauci funt afque admodure pire prefertin monimentis confignatai iddire hoe capite nobis dispiciendum el fatilitere de in hoc argumento Veterbin auchonini moftra fentontia opponatur. Quo loco funwidumus breuiores; sum ve quam disputandi rationem ac methoduancepimus, camtenes must eft autem nobis propolitom Karam was & Theologice differese, quodex pure Deinenbu, non autem ex hominum, quiche que randem illi fint, au droritatem fieri debet id quod à nobis alibi demonstratum esse po ro ) tum etiam quia huius atatis Theologi de difficatiquem hoo argumentum precipil fecerunt, vt.nostram de veritate corporis Chrifti fententiam, vr Scriptura auctoritate, ita pie Anciquitatis calculo manifeftiffim comprehauerint of nouum aftird dogma de Omniprafentia corporis Christi frequenti how weterum Theologorum Senatu explo derint dam ergo paucis expendamus ca vete rum reftimonia que nobis in hac questions bijei folenty e monoin vai ak malte neist ob serior mouphing, or to the OBLE

Petition in our papersones and bis afiguid

Objectioner

pro Fblquie

tate, ex-ueteruthe refile

monits.

Melkorins clies & esquiden l'annous vere

# linar. Greg.

BIECTTO EX VETE rum teltimoniis.

Breres Theologi docuerunc mateliale. Christi corpus elle Deificatum. 17,4c. Christicorpori communi- Iust Marc. caramefledinnam dignitarem expol. fid. Just land Delas delastinguite

Mit carnem effe organon Deitatis. Christi carnemelle locupleratam dini- cap.17. di preciation divinarium commensistication

100

in the state of

14

Chrifti humanam naturam Dining maris dignitatibus nitescere.

6 Deum Conferre bumanitati nature fuz fbidem.c.& erationem.

Corpus Domini dining gloris repletum mereradios tucismistinos sudata dugas b

Mile affumpeam naturam totam in fe soandib. 4. Head virture gice traduxiffe, ad farm & lib.io. & em eleválle, in fuam gloriam & operaonem transformaffe.

Coepus Christiacopisse vitam vilifinobis chieffis viquem dixie, corpment

Beitatem 20 Abanymitiffe fibi affuthhumanam naturamin vnam Deitatem,

nam maieltarem, nev nam poteftarem. in Aigen, hominem illum affumptum dinun reddidiffe vita aterna & communione dimentare & beatitudinea tel sichib zo iiij.

Athan ad Woift Di-

Nyt. apud

Dam lib z.

3.629.5.15. Cyrill. de Incar.cap.

Ц. Theed. dial.z.

Reference Cyrill, in de Incar.

Cyrill. de fide ad Regin. Epiph, in Ancor.

Euseb.de demonst. Euang. L4. ca.14.

Athan. de fufe hum contr. A po linar. Greg. Theod. Dial ad

3.cap.5.15. Cynll. de

incar.cap.

ibidem.c.s. .besel

Beeres for

Ede ad

Regim.

.100ah

ni di il

Enfeb.do

demonito

i dans Lee villa. Dininitatem fecifichumanitatem Chris Dominum & Christum

13. Dexteram Dei vnitum fibi hominem Nys. spud in propriam euexisse celstudinem per vnio-

filinfands in Humanem Domini carnem factam cf Chrift ne fe participem Deitatis : & fi qua alia ocentsinis &c. runt apud veteres in candem fententiam, adde vocabulum disciprone quo nonnulli vete tes, Damalcenus prafectim vei folet, quod Dimite br quidem vocabulum fignificat Immeationem thod fig ti wel Commentione, unde infertur realis proprietatum divinarum communicatio, Lies corpus Christiest Omnipratens.

### definite dignications niteldereceive a breamth RESPONSIO

Reference darguo tribus potifimum rationibus.

Prima ratio: Quia ex vescuim caliman Nego Confequent, quod quidem egores

Prima ratio: Quia ex veserum restimonis mone. Sandaur mos de Theologice non concluditut, quemadmodum alibi fusiùs à nobis dicum

periorum ob cft. Secunda ratio : Quia nullus ex veretibus nobis obiectis vnquam dixit, corpus Chri-Ai elle Omniprafens e nec fatis rocte concluditur, ab honore, potentia, maichate, coppoie & efficacitare, ad omnipralentiam corporis, de que fola hic inter nos agitur. Iraque istud oblique rariocinandi genus ex dictis Veterum non modo non affert lucem

### M. NATVRA CHRISTI. 217

huic quæstioni, sed eam potius nouis ris obducit. Quaritur enim an ex illis m Theologorum dictis possit inferri præsentia corporis Christi. Quare, hoc elt quastionem definire, sed pro vna, questiones proponere atque hoc dispu genus (quod bona illorum venia dixevalde tenebricofum est. lam si dogma Omnipræsentia corporis : à primis vsque desa Christiane remporibus, semper à majoribus nostris receptum fuit (vrifti obileiunt) quis, obsecro, non miretur, mynquam ex veteribus extitife, qui we, expressis ac dilucidis verbis, docueupus Christi esse omnipræsens? Qui tam sè de corporis Christi gloria & maiediscruerunt , coine Omnipræsentiam missife, quam isti tamen imprimis ndam existimant? tantum, inquam, esse m constans ea de re apud veteres silenvene vnum quidem verbum de Omnintia corporis Christi in veterum scrieperiatur?

m. L. Lean o

.

i

ontrà, in promptu eft certifimum at- Peieres de ntum, ex quo facile fuerit affirmare, omniprafen nam Veteres de ista corporis Omni- sia corporis ntia cogitasse. Nam quum dicunt, hu- cogitarunt. m Christi naturam esse Deificatam, egloriosam, Deitatis organon, deni-CDeitatis participem & que huc retur:tam illi difertis, expressisque verbis

semper excipient ipsius humana nature veritarem; & sexcéties inculcant in sanctissima illa vnione humanam naturam essentiales suas proprietates saluas, integrass, retinere quod & ipsi V biquitatis patroni nobis assentiuntur. Rem igitur totam hac ratiocinatio-

ne comprehendamus, ad hor p 21 na gabnes

Si veteres fummam gloriam, fummam dignitatem, arque adeò Deificationem corpori Christi ita cribacrut, ve nihilominus ipius corporis veritas, atq; esfentiales proprietaces, reipla & actu falua, & integra remancit, quemadmodum omnes farentur : & y poin corporis Omnipræfentia, iphus corporis ve ritas atque essentiales proprietates, reiplut actu falue, & integre non remanent, fel tolluntur (id quod negari non polle, antel nobis demonstrarum est. Y Ergo ex famma illa gloria, fummaque dignitate, arque adro deificatione, quam vereres corpori Christi tribuerunt , inferri non potelt iphus corpo ris Christi Omnipralentia. Quin potiusin statuendum est, istam Omnipresentiam nur quam veteribus in mentem venife:aut quod ablit ab ils qui vererum doctorum authoritate gloriantur) dicendu fuerit veteres Theologos in hoc furemo præcipuoque doctrine capite fecum ipfos non confenfille. manan

Tertia ratio: quia restimonia veterum in illis citata, qui corpotis Omnipræsentian tuentur, in alienam sententiam detorta sun.

Mon

evi

in

M. NATVREVCHRISTI. 2219

E

14

j. 0-

18

ť,

a

t d

1

b

H

abree fane quidam ex scholasticis ad Thomas mit, its in veterum doctorum lectione indum effe, ve fiquid forte ab illis minus mode dictum occurrerit; adhibita instatione, leniatur. Atque id effe impriin hac quæstione observandum, exemeffe debet Eusebius:qui quum de humamitura à λόγφ assimpta dissereret, & verminde clamores Eutychiani fustulerunt. mobrem attendendum est, non tantum veteres dixerint ; fed etiam quo fenfin fivocabula ipfa paulo duriora vigeamus tantum ipli à fele, fed quod longe grareft, ab ipfius Scriptura veritate diffenevideantur: Sic igitur expono dicta veteniobis ebiecta. Ataoo day on Chours

Dieunt veteres corpus Christi Deifice. Exponuntur selle, hoc eft, humanam naturam effe à dieta Veteaffumptam in vnione personie, ita se rum supra de homo, sit vna persona quemadmo Athan. ad ipli vereres exponunt his verbis, we Epict. Boulding Sa (inquit: Theodoretus) hoc. umana natura ad Deum assumpta est: genere loquendi fignificare voluit'afam humanam naturama Aopen Alion lequeretur corpus Christielle Deu factin& creatum, quodablit. Sed iam hac de hac disputatione quadam supra à nobit suft. Marfine some a constitue de la constitue tyt. expol. Dicut veteres corpus Christi participalse fid.

vers caro. Vienes engine an in de distrito

Dicunt Veteres Christi earnem elle on ganon Deitatis:hoc eft, eternum Dei Filium vium fuiffe humana natura, quam aflumpit, ranquam instrumento, ve ca perageret, que ad opus Redemptionis requirebantur. Nam in carne docuit, edidit miracula, o carnepal Pet.4. fin eft pro nobie, inquit Petrus. Atque ha form fententiam ipfi veteres exponunt, hil ce verbis , Dem Doyoc unitus homini edit mila cula, non separatim a natura humana, fed per ipfam, in spfa, & cum ipfa diuinam potentiam e peratur , inquit Athanafius. Irem : Quumipf No s bumano influinente opus effet, que etian hominibie feipfum aftenderet , Patrifque fin a gnofcendi & colendi veram vationemi docenti, naturam noftram ingreffig ad homines accessis,

Achan.

Exponsition.

diera Pere rhm lapra

Dial. de Trin. 5.

### MATURA CHRISTI. 221

in bominis Specie, ingens miraculum, often fis corporeis obeneubus patens, hominiocucula, qua supra hominem fant, exhibens le,&c. inquit Eufebius. Dininicas xoys daur dinina figna, fed non fine carne, in- ftr. Euang. Damafcenus , nec alij mihi commemo+ 1. 4. c. 12. fint, Huic autem veteram fententie, id, obsecro, cum Omnipræsentia corcommune elle potelt? num Deitati, ve mefit, opus eft humani corporis inftruno! Ablit à piis hominibus cantum deli-

16 16

Æ

A

h

t

ě.

n.

Ŋ,

.

n

4

ŝ

į.

Daile 20 at a transfer of the con-Dicunt vereres Christi carnem este locu marm diuinis copposate, nimitum, quia ram diuina virtus fefe exeruit, vt in mimis edendis, adde eriam præftantifima omamenta, quibus locupletata est axégi quibus tamen ipfius carnis veritas fubmon eft. Arque hanceffe veterum fens miam, perspicuum est ex his corum ver-Caro Domini locupletata ost Dininie bospa propeer hypostaticam unionem, nee promencidit, vel encessit à propria sua natura, Lib.3.ca.17. apropriesatibus suis naturalibus, inquit Dacenus.

Dicunt Veteres humanam Christi nan Diving maiestatis dignitatibus niare: Nempe, quia vnam personam cum ure constituit, ve anté diximus : & illi iph résaddunt : Per adunationem, inquit Cynobis hic obiectus. Item : quia o hoper

De rect. fd. ad Theodof.

carnis affumpta ministerio vsus est ad vitam fa luténque nobis comparandam : quo fic et malta dicantur de carne Christi zar alle hod eft, propter Deitatem , cum qua personalis ter vnita eft:quæ proprie, & per lead iplam Deitatem pertinent. Sic enim idem Cyril. lus, Caro Christi vinificat, inquit, non fecundu propriam naturam, fed fecundum unionem cum viuente Verbo. Alioqui si caro Christi nitelceret, hoc eft, esset prædira Diuinæ maiestais dignitatibus, esset profecto Deus : Afirarm Denique semper intelligenda sunt illa assum. ptæ carnis encomia : quatenus ipfius carnis natura ferre poteft, vt ante monuimus. Alioqui, quum inter Diuinæ Maiestatis die gnitates aternitas recenseatur, idque imprimis: fequeretur carnem Christi aternam ch fe, quod longe fecus eft, orthodoxis omnibus assentientibus

6. Dicunt veteres Deum conferre humanitati naturz fuz operationem:illo ipfo fenfu qui iam à nobis expositus est : nempe, qui Aoyor, & humana natura alsumpta voam personam constituunt. Sic enim Cytilus nobis hic obiectus: Admatus, inquit, bumanitati Deus, seruauit quidem ipsam in et qu fuerat, & ipfe permanfit quod erat, femel tames adunatus, quafi vnus iam cum ipfa putatur, & que sunt illius, sua faciens, & ipse es conferent na tura fua operationem. Hæc Cyrillus, Quod fi ment acousticobies on the

Enc in

ante

om

nis pril

tine

De incar. C. 8.

# MATURA CHRISTI. 222

-----

4

燈

n.

neam partem locum hunc Cyrilli acquasi velit proprietates Deitatis esse. nitati realiter communicatas: adeò ve blim Deitas , sed etiam humanitas fic ipralens: is quoque existimet necesse Deum else realiter creatum, finitum, loreunscriptum, & catera eiusmodi, qua ve vel cogitemus. Consequentia patet is Cyrilli verbis: Qua sunt illius sua fa-" Quare et avayung, verba Cyrilli de ve personali intelligenda sunt. Præterea mur operationes Te hoge, in iis quæ ad emptionem nostram necessaria funt, adiculo carnis assumptæ fuisse editas, emadmodum antè diximus. Denique whoe, ab illis qui veteres nobis oppomon esse animaduersum : veteres loqui operationibus & erepreiant, quibus Ecle redemptio peracta est, & que ad saem nostram pertinent. At Omnipræsen-De eft actus primus ipfius Deitatis, unon potest else Deiras nisi infinita, & Minfinita eft, eft omniprælens. Efficacisutem ipsius Omnipræsentiæ, generalicomnes res creatas comprehendit, quipmas Deus infinirus & omnipræsens, su-Mat & regit , necest beneficium Ecclesiæ rium: ac proinde quæ veteres dicunt de mis operationibus, quibus falus Ecclesia winetur : ac transferre ad Omnipralen-Mane quam absurdum est.

7. Dicunt veteres corpus Domini Dining gloria repletum, emittere radios lucis: Nimi rum quia (ve ait Augustinus) Dininitas par carnem for as illuxit, quema dmodum in opere redemprionis peragendo fuit in omnibue manife. from. Praterea nemo nostrum dubitat, quin humana Christi natura, donis incomprehensibilibus refulgeat, quippe à Deitatis luce fummè, quoad eius fieri poteft, illustrata, fed ita, ne ipfius naturz veritas absorbeatur. quam existere necesse est, vr illustretur. Caterum, quid hoc ad Omnipræsentiam corporis? vt enim caro Christi non emittit me dios zternitatis, aded vt zterna fit : ita non emittit radios Omnipræfentiæ, vt fit omnipræsens. Quare, radij lucis apud Theodore tum de Omnipræsentia intelligendi non funt.

8. Dicunt Veteres ro hoyor assumptam naturam totam in se reduxisse, ad virtutem vitærraduxisse, ad suam virtutem elevasse, in suam gloriam & operationem transformasse: Quæ intelligenda sunt de persectissima & personali vnione, in quam humanametura à hoyo assumpta est: itémque de opere nostræ redemptionis, quod æternus Dei silius in carne, & per carnem persecit, vesa pe à nobis dictum est. Sic enim Cyrillus nobis obiectus: Dedit, inquit, pro vita omnium, corpus suum, & per illud rursus vitam minimistrit. Nihil igitur hæc ad Vbiquitatem.

In Ioan.l.4.

### M. NATURA CHRISTI. 225

emper enim repetenda est illa exceptio idem inculcata, nempe, Quoad humastore conditio, & veritas ferre potelt. mi, fi superiora verba pracise vrgeas: non videt inde legui naturarum cononem? Arqui id noluit Cyrillus, ac promes illius orthodoxa fententia duriora verba lenienda funt.

--

はるではいい

ではるの場が回れ

Dicunt veteres , corpus Christi accepiliam viuificantem: Nempe, quia Chrino nobis carne paffus, per iplam carnobis vitam confert. Sic enim Cyrillus In Ioan. bi obiectus : Vinificat , inquit , cerpu lib.3.c.17. illi, quia ipfius vita corpus eft. Item : Per vitam nebis immittit. Porrò viuificatio Lib.9.c.12. Omnipræsentiam trahi non debet : quia rifus iple non viuificas Eceleliam, quia ompipræsens quatenus Deus ( alioquin mes viuificaret ) led quia est ipsius Eccle-Redemptor. Nisi forte velint constituere miprælentiam folius Ecclesia respectu: cell Omnipræsentism non Omnipresen-

Dicunt veteres Deiratem Aire vnielibi assumptam humanam naturam in Deitatem, in voam maiestarem, in m potestatem : Que sunt de arctissima one personali intelligenda aduersus fu-Nestorij, qui personam diuellebat: Mita Epiphanius nobis obiectus can-

ım

tam

on p

ropte

1000

ous,

Deus .

quam mij n picum

nitra

utans

t-Chr

to Dei

Nore:

ntùm

abitat

minfq

ueré

od al

dide interpretandus eftenequis locumillam ad viuum refecans, naturarum confusionem Inducat : quodabfit. Nam fi vtriufque natura vna ell Deitas: ergo humana Christi nas tura eft Deus æternus. Advivator & blafphemum, & ab Epiphanij sententia aliepiffi. mum.

n. Dicunt veteres Abor hominem illum affumptum , dignum reddidifle vita aterna. & communione in divinitate & beatitudine. Sic enim Eufebius, The co Th Beother comeviac a Eior, que de vnione personali sunt exponenda, ex phrafi veterum, qui vocabulo nonwias vnionem personalem solent exprimere, vt suo loco à nobis dictum est : arque hunc effe fenfum Eufebij, patet ex his illius verbis: Deus Verbum fecum Deum hominem fecit, spes noftra primitias , inquit Eusebius in loco nobis obiecto: quod neceffario de vnione personali intelligendum est. Ergo humana Christi natura in vnionem personalem à xoyo affompta, viram ærernam fum mamque beatitudinem adepta eft, idquod omnes orthodoxi credunt, nec proptera corpus Chrifti effe omnipræfens existimant. Porro hic locus Eufebij equum & candidum lectorem postulat. nam ibidem ait Tomm hominem a Deinatura absorptum esse, quod nifi dextre intelligatur, Eutychianum eft, & ab

o sidon sucusno o 3 as Digunt

Eusebio alienum.

Demonft. Euan. 1.4.c. 34.

### VM. NATVRÆ CHRISTI. 227

Dicunt veteres humanam Christi naum factam effe à Deo, Dominum & Chriwhoe eft, verbailla Petri , Act. 2. Cerro urora domus Ifrael hunc effe fattum à Dominum & Christum , bunc lesum m vos crucifixistis , inquiebat Perrus: messe intelligenda scorsum de xó20, id od vrgebant Ariani , vt de Deitate To wdetraherent , feditalocutum effe Peum propter humanitatem à λόγφ affumram: vel, vt ait Nazianzenus in sance pasci on propret divinitatem tantum , fed etiam pitet allumptionem humana natura. 80 nloquitur Bafilius, eic rlu char Spumou z se A Sierra Gila roer Sei. Sic porro Nyllem, Que naturaliter, inquit, habebat ve Des, ca dicitur accipere oinovoquinos tanum homo factus. Hæc est sententia Athaufinobis obiecti: id quod facile cuinis percum elle poteit ex eo argumento quod Athi. orat. bitractat Athanasius aduersus Arianos dif- 4.contr. A-Muns. Verba igitur Petri funt accipienda rian. Christo iplo, Deo & homine, Mediator Dei & hominum . & Ecclesia Redem- Basil.coner. More: non autem vel de dinina tantum, vel 4. Nyil. outim de humana eius natura. Quis enim rat. 2 de Re bitat Christum esse Mediatorem ratione surrect. minfque natura? Alioqui ex Petri verbis ueretur Christum elle tantum hominem, odabnit ab Athanasio, & à piis, & ortho-

doxis omnibus. Nec enim faris laudari potell hec Augustini sententia : Dininitar in quit, fine humanitate non eft mediatrix: huma-Li,de ouib. nitas fine Diminitate non est mediatrix : fed inter dininitatem folam & humanitatem folam mediatrix est humana Dininitas, & dininahu manitas. Sed hac de re supra egimus, quum obiectiones ex Scriptura locis petitas diffolucremus; itémque quum es vocabuls & phrafes Scripturæ tractaremus, que ad ipfam Christi personam pertinent.

13. Dicunt veteres dexteram Dei vnitum fibi hominem in propriam euexisse cellirudinem per vnionem, hocest, humanam naturam à xô e assumptam esse in persons lem, ac proinde arctiffimam vnionem, ne Christi persona diuellatur. Et codem spectar Nylfenus nobis hic obiectus, quo Athanafus fpectabat : nempe, vt eos refelleret qui Superiora illa Petri verba Act. 2. de quibus proxime egimus, ad naturam ve λόγο feotfum referebant , ve eins Deitatem negarent Quare, locus Nyffeni, & quot quot extant cofimiles, de iplo Sear Spano intelligendi funt ne in illud longe maximum incommodun incurramus, quod à nobis proxime notatun eft : huc adde , fi Nyssenus intelligatur loqu de humana natura tantum, que euecta fit al selfitudinem Deitatis propriam, sequetur

humanam naturam elle Deury. alviere.

mi nói

m

'ni

n

10

1 c

itar

car

16

rita in

Nam

Nyff apud Theod. .Sero det A

sence In

### VM. NATVRE CHRISTI. 229

d

と と の な を と と と

8

m .;

a

ě.

ne e+

4.

10 [-

ó.

meelfitudo Deitatis propria, ipsa Dei-Mcc moror superiores illas distinctioa nobis, ve spero, antè refutatas, car-Christi non habere essentialiter celsilinem Deitatis, sed communicative: nam duo Theoremata in Theologia funt iffima: Nibil quod creatum est potest effenlier effe Dens: Item, Nibil potest fieri Dens. nenec humana Christi natura est essenner Deus (ecquid enim effe poteft Deus effentialiter Deus fit ? ) nec humanæ rifti natura conferri poteft Deitas , quæ eft factitia, & initium habere non po-L. Enimuero, obsecto vos, ne in re tam is vocabulis ludamus. Nonne celitudo citatis propria, est ipse Deus? Nonne hare communicatiue & realiter cellitudim Deiratis propriam, est habere commicatiue & realiter Deitatem ? Atque nonne est communicatiue & realiter este um? Quamobrem apagelis ista verboninvolucra: nam si Nyssenus existimanon iplam personam C'risti, sed tanneins carnem effe realiter (vt isti loquuneuectam ad eam celfitudinem, quæ titatis propria eft, ille profecto existimacarnem Christi factam elle Deum : Etfi Nylleni non admodu m magna est anritas, nolim tamen tantum errorem ilh ingere.

P 111.

14 Dicunt veteres humanam Christi carnein factam effe participem Deitaris, co fens fu qui suprà à nobis expositus est : nemne quià vnam personam cum λόγω constituit qui Christus est:ex qua vnione, fiue(vt loqui tur Basilius nobis hic obiectus ) zonwie ad Deum, farcor præstantissimas doces in ipsam Christi carnem manalle, fed que tamen naturalis ipfius carnis proprietates non abole-

In fanct. Chr. nati -UITA.

Conclusio stimonia.

uerint, quemadmodum (æpe à nobis dictum reiponf. ad eft. Quod attinet ad vocabulum meerweime veterum te pauca quadam nobis dicenda funt, ex quious Damafeeni fententia faciliùs intelligarur mezoper proprie dicitur de superficie que corpus ambit, & ample Ctitur, fine conriget: Deinde dicitur de fignris Mathematicis, ¿ apapieres: vt quum Pentagonus dicitur vecizopen Trigonum. Inde translatum eft vocabulum ad animam ipfam, per quandam similitudinem, vt quum dicunt Philofophi, In homine animam intelligentem aierywein fentientem, & vegetatem, id eft, com plecti, itavt fir vna anima. Denique Theo-· logi verbuin mearywear accommodarunt tebus facris, ac præfertim mysterio Trinitatis, & vnioni personali duarum naturarum in Christo Sicenim Damascenus nobis obie-Orth fid.li. Ctus : Perfonas , inquit , fcimus infeceffibiles & indistantes ab inuicem, & vnitas, & inco-

3.6.5.

fuse or addinage reexwords: quod nonnulli ita interpretantur, Se inuicem immeantes,

Scho-

TE).

nati έλλ

fere

ma

fcin

bi:

# HVM. NATURE CHRISTI. 231

dolastici verò vtuntur excogitato ab ipsis abulo, Circuminceffionis, quo weer wonexprimere voluerunt. Idem Damasce- Ibidem. de Vnione personali disferens : In inefli oleovouia Christi, inquit, duas naturas fitemur, diuinam & humanam, ouvelanbias and sage ( hoc est mutuo concurrens) fine invicem coniunctas, & secundum oftalin vnitas: & vnam hypoftalin ex mbus naturis perfectam & compositam. Greari autem dicimus duas naturas, eriam. of vnionem in vna persona, videlicet in me Christo, &, secundum veritatem iplas effe.& illarum naturalia idiomata i hæc Damascenus. Et paulò post: Quanuis, inquit, nature viniantur, tamen inconfuse vniunturi Extameth in andinage meery worden, hocelt, (ve salgo interpretantur) in fe inuicem commeant & immanent tamen versionem & transmutationem inuicem non admittunt; du ele anninac reomin Te rei pelaconin i mearier-Servat enim vtraque fui ipfins naturalem proprietatem incommutatam, aparachilor, dem alio in loco : Quemadmodum, inquit, naturas vnitas cognoscimus, habentes mui és Alanage reer wonow, neque tamen earum dif frentiam negamus, fed & numeramus, & es inseperabiles agnoscimus: Ita voluntamm & actionum conjunctionem cognor Orth.fid.li. kimus, & differentiam agnoscimus. Et alir 3.c. 15. Libe bi: Dinina natura, inquit, dedit carni wu 4.6.19.

yourde quam fand videlicer wierzoproity Vill rionem dicamus, fine Vnionem Hadenus Damafcenus. Ex quibus facile est indicare. vocabulum weeksproses, perperam trahiad realem illam proprietatum communicationem, qua videlicet Deitas communicet, & conferat humanæ naturæ firas proprietares (id quod volunt Omnipræfentiæ patroni) quandoquidem manifeste Damascenus ait, in vnione personali sernari tum naturas, tum iplarum naturatum proprietates incommuturas, ac proinde nó communicaras, fine collaras. Vocabulum aurem Commeandi, sue Immeandi, vercor vt fit faris ad explicandam Damasceni sententiam accommodatum: quippe cum murua Immeario, fi propriè lequimur, mixtionem & confusionem inducar, quam ab hoc mysterio Damascenus longiffime identidem expellit : poteft tamen leniti commoda interpretatione, vt & verbum Transcundi, quo frenzus & Augustinus aliquando vi funt. Quia verò cum verbo de Zupin Damascenus coniungit & owipy 34 & www. adeoque verbis expressis weigh pron vocat irwon, fatis aperte fignificat week zwonow effe arctiffimam vnionem: videlicet in Trinitate, vnionem in Effentiain Christo 11 1.d.d. O verd vnitionem fiue vnionem daarum na Tutaru in vna eadémque Persona, que Chriflus eft. Quamobrem fidiligenter attendas,

z C

MATE

ion

MA C

Co

## VM. NATVRÆ CHRISTI. 233

miner communicari Trinitati : facile viex hoc vocabulo realem illam pronatum communicationem, fine collaem inferri non posse. Quinetiam vrgeo Damasceni verba, eie anninas, & co ana, quæ planè tollunt realem illam proestum communicationem, alioqui hunatura comunicaret Deitati vt fit rearalicubi, quod fieri nequit. Atque hæc de abulo weerzwonors, nobis dicta fint.

Er quibus, omnibus perspici potelt, vete- Conclusio m doctorum restimoniis nabis obiectis, resp. ad velo modo dogma Omnipræsentiæ confirmonia. mi quod vt ante omnium oculos magis melique constitui possit, profero syllogistom deapwynter es advisator, hoc modo: Siex præclaris illis elogiis humanæ natu-Christi , que paffin extant apud vereres dores, effici poteft, iplam humanam namm effe reliter omnipræfentem, ed quod murà veteribus particeps Deitatis, & cameiusmodi, qua à nobis ante commemomulunt : Ergo fimili, adeóque maiori ratioechiceretur, iplam humanam naturam elle Lumaduraror & impium.

Consequentia patet. Ais omnipræsens esse Chisti corpus , cò quòd omnipræsentia Ditatis illi communicata est, ac proinde diplius omnipræsentiæ particeps. Quare, in Diuinæ maiettatis, adeoque ipfius Deitis caro Christi sit particeps (quemadmo-

dum ex veteribus obiicis ) sequetur ipsam carnem effe Deitatem ipsam, Quinctiams veges communicatam effe Omnipræfentiam, ac propterea corpus effe omnipræfens, cum tamen veteres nullam de carnis Omnipræsentia mentionem fecerint, quæso, cur mihi non licebit argumentari ex iis qua veteres nominatim dixerunt : siquidem putas tibi licere ex iis argumentari, de quibus veteres punquam loqunti funt ? Verumenimuerò, vt faciliùs perspici possit veterum fententia de veritare humana natura Christi. iam nobis quadam corum testimonia tecitanda funt. Nam, vt initio huius noftre responsionis diximus:totum hoc argumentum copiosè & accurate à Theologis doctiffimis tractatum eft, ex quorum fcriptis locupletissimis lectores plane intelligent, quanam fuerit piæ & orthodoxæ antiquitatis de hac quæstione sententia. Quare, ex illotum vberrimis fontibus quoldam tantum riunlos diducemus.

medition or the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the second of the

Conferred on the Artist Conferred Conferred Sec.

Challes of a feed of anisations.
Delete its communication of all expending of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the state of the s

the alor

-OFFETEN I TO SEE MAN SEE NAME OF THE

Ve

fai



# TERVM DOCTORVM

ENTENTIA DE VERITATE

humanæ naturæ Christi aduersus dogma de Vbiquitate sine Omnipræsentia corporis Christi.

#### CAP. VI.



am ո ն n-

15,

11+

10

0-

25

cn-

n-1,

Ċ:

m 1-

1-

+

ķ

n

ŀ

Auendum est ne inducamus Athan.li.de diuersam aliquam substătiam, Synodo. quam tamen velimus capacem elle proprietatum primæ fubstantiæfcriptum eft enim,

Gloriam meam alteri non dabo, Quorfum igimommunicatio realis?

Natura creata non potest esse capax eo- Id comp.de m que propria funt Dei. Taceant igitur Spir.f. Minthiones TE ixer, & TE D, communicatine e ellentialiter.

Nestoriani dicunt homini donatam esse Cyrill. de Deo æqualicatem dignitatis : & conten-Incarn. caunt solum huc hominem omnia paria cum Verbo fortitum fuisse, & honorarum maiehire divina eminentia. Hoc idem dicunt Omuprasentia patroni.

Nestorius statuebat conjunctionem di- Idem in Einz & humanæ nature in vnitate feu æqua- pilt.Synod. late dignitais , auctoritatis & potestatis

Verbi & Carnis. Idem fratuune V biquitatie

Idem in DASTONS.

Toan. l. u.c. Nulla res que propria Dei opera funt, fa-21. cere poteft, nisi essentialiter Deus sit. lacer j-

gitur re alis communicatio proprietatum. Iuft. mar-

Corpus maner corpus: non enim corpus tyr. in ex-

est Deus. Non igitur est obique. pol.fid. Tert. de

Non dicimus carnem Christi euacuatam in ipfo, cum illam & ad dexteram Patris in cœlis præsidere meminerimus, & venturam inde in suggestu parternæ claritatis prædicemus. Non igitur dicunt carnem Christi effe voique fed potius effe alienbi.

lib.3. c. 3.

Christus nomen est persona, vtriusquenature lignificantium, & vna natura non eft susceptiva contrariarum substantialium differentiarum. Perije igitur communicatio realis.

Proprietas est immobilis. Quomodo enim proprietas manerer, fi moueretur aut exciderot? xwepten i peranintera ? Quid fot igim

reali proprietatum communicationi?

Manferunt & post vnionem ram iple natura inconfula, quam carum proprietates illælæ. Ac propteren non realiter communicata, occurrence and

boc oft, communes facte.

Ielum Christum Dominum filium vnigenitum in duabus naturis inconfuse, immutabiliter, indiuise, inseparabiliter cognitum profitemur, naturarum differentia nullo modo sublata propter vnienem , led potius fernara proprietare verinque natura,&

Damaic.

car. Chr.

Idem.

Idem lib. 3. de orth. fid. 62. 17.

Decretum concilii Chalced. recitante Euagrio li. 1.C.4.

VM. NATVEE CHRISTI. 337

mem Personam & hypostafin concurren-Non poffunt tolli & fernari finul naturarum

tie

2-

us

m

in

m

2-

-

-A

Ē

.

m

0-

.

-

es

ŧ,

j-

-

ŀ

Definimus essentialem naturarum diffe- Idem recimiam fernari சம் दिल्ये वा निर्म क्रिक्ट निर्म केंग्रांक " tante Da-& duas naturas post vnionem vere mase lib : dem effe & illarum naturales proprieta- ca.s. Seruat enim vtraque natura fuam natulem proprietatem immutabilem, ac proinds ingrealis communicatio proprietatum.

Credere oportet fideles, quanuis corpo-Cyril. li., fuo abfit Christus, virture tamen sua oma e nos gubernare, sempérque adelle ombus qui cum diligunt. V binam eft V biqui-

morporis?

Aftendit ad coelum , fedet ad dexteram Hieron. in DiPatris, manente ca natura carnis, in qua Symb. Damus & paffuseft , in qua etiam refurrexit: mafc. menim exinanita eft humanitatis substan, fed glorificata. Non eft igitur omnipra-

Docemns eundem Christum patibilem Nazianz.ad ame, & imparibilem divinitate, circunscri-Hum corpore, & incircunscriptum Spiritu, Mbilem, & qui cerni animo & intelligi poth, qui loco continetur, & non contine-Mr. Atque sta corporis V biquitas enanescit, & fram oft.

missbile simplex & immensun corpori Theodor. nitum, nihilominus manet inuisibile & fim & 3. nec iisdem terminis, quibus corpus

Dialog. a.

continetur, fed corpus manens in propriana tura & menfura vnitur Deo fecundum vinificationem. Non enim Christi copulatio ci corpore mutar naturam corporis &c. Non:gitur facit vbique effe.

Fulg.de Inear. & grat.

In Deifica illa vnione, vera Christi hemanitas naturalem prorlus retinuit noffri generis veritatem. Non igitur facta est omniprafens.

Idem lib. 2. adThrafim.

Hicron in

SYE. D. D.

Vnus idémque homo localis ex fromine qui est Deus immensus, ex Patre vnusidemque secundum substantiam humanam, abfens celo, quum effer in terra, & derelinquens terram, quum ascendit in cœlum: fecundum divinam verò immensamque subftantiam,nec colum dimittens,quum decolo descendit, necterram deserens, quum ad cœlum afcendit,&c. Secundum veram huma nitatem fuam localiter tune erat in terra : feoundum divinitarem autem, que nullo loco continetur,cœlum totus implebat & terram, Ichan.3. En tibi locus Ioannis expositus, GabVbiquitate corporis vindicatus.

Cyrill. lib. Nemo dubitat quin ad cœlos ascendent min loa c.3. Chriftus, quanuis virture Spiritus adfuerit, prafemia tamen carnis abfuiffe. Care igine Christi non est omniprasens.

al. de Trin.

Etiam Diuinitas fi effet corpus, effet omnino in loco, & magnitudine & quantitate : & fi caderet in eam quantitas , non cffugeret circunscriptionem. non eft igitur in-

esresun4

### VM. NATVE & CHRISTI. 249

na

11-1

Cit

-

II-

n

10-

0

1-

-

1-

4

)•

-

id

12

4

0

Ď.

it

t,

.

et

feriptum corpus Christi. blatis proprietatibus corporis, ipsum Nicetas in me corpus simul tollitur & enancscit, Nazianz in ne à quo nullo modo separari, ac ne co- orat de s. ntione quidem distrahi possint. lacet igi- Pentecost. diffinctio, naturaliter & supernaturaliter. Homo fecundum corpus in loco est & de Tract. 31. migrat, & quum ad alium locum verit, in co loco vnde venit non est : Deus rem implet omnia, & vbique totus est, on secundum spatia tenetur locis. Erat tachriftus secundum visibilem carnem terra, secundum inuisibilem maiestatem colo & terra. Ideo ait , V bi ego fum vos Refonf. petettis venire & &c. ld ipium & quidem parr. Vbiqi mionis tradit Augustinus. Tractar, 50. in refellisur. hin & alibi, quos omnes locas V biquitaris moni fibi videntut eludere ex vocabulo Devocabulo mestatis , quod Augustinus viurpauit; Maiestatis, al verò vnquam Augustino in mentem quod Aumerit modus ille maichtatis, quem illi in mir. mdistinctionibus excogitarunt, & de quo m Augustinus, nec vllus alius ex veteribus ogitauit, cum potius nomine maiestatis inam naturam intelligat, vt perspicuum ex his verbis, Me autom semper habe-(inquit Christus) Accipiant hoc & mi (inquir Augustinus) sed non fint solli-Roquebatur enim de præfentia corporis Nam fecundum maiestatem suam, secunprouidentiam, secundum ineffabilem

August. in Ioan. II.

& inuifibilem gratiam impletur, quod ab so dictum est, Ecce ego vobifcum fum omnibus diebus ofque ad confummationem fes chli. Hæcille. Quemadmodum igitur prouidentia & ineffabilis atque inuifibilis gras tia referentur ad diuinam naturam:ita &ma-

distribute.

ieftas. Quinetiam maieftatem opponit pizfentia corporis, ne quid dubitationis fuperfit:Loquebatur, inquit , de præfentia corporis, & starim postea : Secundum carnem vero quam Verbum affumpfit, inquit, fecundum id quod de virgine natus est, à ludeis comprehélus, ligno affixus, de cruce depofitus, linteis inuolutus, in fepulchro conditus, in refurrectione manifestarus, Non femper habebitis me vobiscum. Quaretquonian conversatus est lecundum corporis prælenriam 40. diebus cum discipulis suis, & es deducentibus, videndo non sequendo, scendit in colum, & non eft hic : ibi enim fedet ad dexteram Patris: & eft hic: non enim receffit præsentia maiestaris. hæc Augustinus Vbi hæcduo membra inter se opposita, spe-Ctanda funt. Præfentia corporis, & præfentia maieftatis. Itaque, qui dicit, prælentian maiestatis esse præsentiam corporis, illeproculdubio Augustini non tantum fententiam

euertit, fed iplis eriam verbis lituram indir cit. Adde que ille ftatim fubiicit : Secundim prælentiam maieftatis, inquit, femper ha-

bemus Christum: fecun tum præfentiam carnis, M. NATURE CHRISTI. 341

de dictum est discipulis, me autem no habebitis. Ex quibus omnibus fatis ue facilis, & perspicua est Augustini efentia corporis Christi sententia. Atinquiunt, nonne corpus Christiest par illius maiestatis? Certe: quia cum Xófonaliter vnitum eft, ac proinde perliter vnitum eft cum maiestate, prouiia, ineffabili gratia, omniprælentia, admism cum æternitate ipfius τελόγε: fed dominus manet intra natura fuz fines: etiam præfentia maiestatis, non est rearefentia corporis, quia maiestas non est ns Christi, ve alibi copiosius diximus. Augustinum audire iam pergamus.

(e-0+

42

. r.

01

2

.

A

8

Corpus cius in quo refurrexit , in vno lo- Ide Track elle oportet : Veritas eius vbique diffusa 30. Sicolim Gratianus legit apud Augusti- De Vocabumeat in recentioribus codicibus ita legi- lo Oportes, miat in recentioribus codicidus ita iegi-nuno loco esse potest: quam posteriorem nus vsurpadienem nonnulli ex patronis Vbiquitatis wie ex Augu pinnt, & vrgent verbum illud, Potest, vt Fino. ustini sententiam eludant. Verumenimno quis vnquam vel Theologus vel Phidophus ita loquatur? fieri posse vt corpus in vno loco. Nec enim hic to Swater, fed daysaior viurpandum est. Quamobrem ridicule loquutus est Augustinus ( ac minde non locutus est Augustinus) aut, fi tines verbum Potest, hæc erit illius sen-

mia:corpus nó posse esse simul & semel ni-

frin vno loco: fed iffe fue nobis Augustin fententiam exponar. Sic igitur alibi feribit.

Idem de fide ad Pet.

Quantumcunque fir corpus, vel corpu culum:vt loci occupet fparium, eundemon fic impleat, vr in nulla eius parte fit totum, NECESSE EST, id est; Oportet: aufli appo

Idem ad Dard.

Deus vbique effe dicirur ; quia nulqu quibus pralens eft. Nam fpatia locote

Refp. parr. Vbiquit.refellieur.

.: T-511

De Pocchie

le Oportes

See See Stone न्यनासीय स्थान

elena, antiu

ablens eft in feiplo , hec continetur ab u tolle corporibus,& nulquam erunt : & qu nulquam, ergo net erunt. Naturaliter, quiunt illi, nufquam erunt , fed perfonalin & Supernaturaliter corpus Christi eft vbi que. Atenim fi id Augustinus fentiter fo igitur diceret : tolle locorum fpatia corp ri Christi, & corpus Christi vbique erit. At ille contra affirmat , milquam effe,adeby non elle. Sed omnem anlam tergwerle di pracidit Augustinus, friquiens starimpe ttea. Hinc vbique crede Christum, per quod Deus eft , in colo autem per id quod homo eft, fecundum veti corporis mode Hac Augustinus contra cos qui moduli ve ri corporis, ac proinde veritatem corporis Christi negant.

Idem de Effent.diui.

Sicut (inquit ) eundem filium Dei reden ptorem nostrum secundum dininitaremin uisibilem , incorporeum & incircuisco ptum , licut & Patrem & Spiritum fandui non credere, impiam eft, fic eundem De Filium in homine assumpto visibilem, cor

porcum

ut

M. NATURE CHRISTI. 343 m & localem post resurrectionem non eri, est profanum, Semper enim maner mutabilis venitas humanæ naturæ, fibi vnitam dininitas gerit. Item: Veneft in eadem carnis forma atque subis cui profecto immortalitatem dedit. ram non abstulit : secundum hanc fornon ch purandus ybique diffusus Ca- Ad Dards in est ergo neita divinitatemastruahominis, vt. veritatem corporis aufeu. Corpus igitur vbique diffusum este, crem von eft.

menta ciulmodi apud veteres occurex quibus dubitari non poteft, quefucrit constans torius Antiquitatis de te corporis Christi fententia, quodarentum (vt jam præfatus fum) alij locufine tractaruntili main

e

è

ecigitur nos mouest Antiquitas clariftestata monimentis, &, quod caput ertiffimis Scriptura firmamentis sub-

que hac de nottra responsione ad ob- conclusio de mesex veterum doctorum scriptis pe- Peterum Superest vt ex nostra methodi ratio femena adlos errorum fontes indicemus , quiredarguendis nostra hac adhibita fuit gras Omnitatio: ve ita magis magisque nostre entiæ veritas ante omnium oculos pro-Porchys ille squap, mais and exclusion

Authores huiusce dogmatis, illud con-Q ij.

werfus do-

Service per

firmare fibi videntur ex co loquendi genere quod extat apud quoldam vereres nemdis ab illis peccatur. Primum, quia in afferendo fidei dogmate nen funt vrgende ve rerum doctorum phrases. Nam sola Seriprura est Christianæ religionis firmamenrum, Deinde, hoc iplum loquendi genus, xonwia lo wparwy, ex fue illi fenfu, non ex ipforum veterum fententia exponunt. Denique cum illa phrafis ita vulgo Latine erprimatur, Communicatio proprietatum Communicationis & Communicandi vocabula transitiue accipiunt sperinde ac fi & Xpor finas proprietates communicaret huma næ naturæ, hoc eft , eas cum humana matura communes faceret, casque humane nature largiretur , quam ilh realem proprietarum communicationem appellarunt. Atqui tam zonever quam zonevia, arque etiam Latinum vocabulum Communicate, in his quidem quaftione veteres intransitiue furpant ( hæc enim vis est Græci vocabuli) adeò ve realis proprietarum communicatio fine communio, nihil sit aliud quam naturalium proprietatum vnio, quemadmodom etiam naturarum in vna persona que Christus est, ve fuo loco fusius expolais mus.

on z

žio:

n C

t, ve

Porrò ve realem, quam illi excogitarunt

# W. NATVRÆ CHRISTI. 345

eletarum communicationem defendar, macvarias adhibent diftinctiones, qua modo non funt Theologicz, fed nedidiones quidem : Etenim contradicunt refis ae dilucidis Scriptura locis, ve à dis demonstratum est. Obscurz sunt & polite lucem adferant, id quod eft diftinmis proprium : & funt avriparied, quansidem ffatuunt vnum & idem corpus, pe Christi, effe circunscriptum simul & circunfcriptum, hoc eft, no effe circunfcrium (fic enim hocloquendi genus à me vaparum intellectum velim.) Nec illas iuvarij respectus, quos Vbiquitatis patropretexunt fuis illis diftinctionibus, idque subus præfertim rationibus. Prior eft : quie magimus de humana natura in specie con marave eft and ax, fed agimus de huma-Christi natura que est viferi. Posterior no quia quaritur inter nos, quale fit cor-"Christi, actu, non autem, consideratio-, vel respectu rantum. Quòd si circunscriimel actu, certe actu non est fimul incirmeriptum, & contrà. Cum autem velint dim cogitatione circunscriptum : atque corpus Christi erit verum corpus sola cotione: quod piæ Christianorum aures adintur, at que refugiunt. Hoc enim Theopropono assentientibus, vt cofido, ple-Qiji

rifque omnibus stum Theologis tum Philo. fophis. Duo actas in vas cademque se am gariene appolitio idque tam ex parte fabil di quam ex parteattributi, ftare non pof fane ; quicunque randem respectus adhibe antur : Vr in hoc Enuntiato: Corpus Chriffi eft omniprælens a opostet corpus effe ach corpus & Omnipralentiam elle actu Omnipræfentiam: ac proinde Enuntiatum illudno potest stare cum hoc Enuntiato : Corpus Cheifti non eft Omniprafens. Iraquelino posterius verum aft (vt oft verillimum) cent prins illud verum non est. Quod si respecti & conderarione tantum, vel corpuselicor pus, vel omniprafentia est omniptafentin certe tollitur & corporis & Omnipusentis Meritas. tony sudinoiner mine a grudate

Nominum propriam lignificationem e nertunt ado ve nec res, necipla rerum sim yocabula retineant. Sie realiter fine se pla & realem præsentiam fine vero existendimo do comminiscuntur. & pleraque consmissione sur suis locis annotaumus.

Quod artinet ad locos Scriptura, quosibli nobis obiiciunt, hunc errorem admittun, ve quæ dicuntur de persona Christi in Concreto, ea restringant ad humanam ipsus not turam in Abstracto: & hac regulam expreso Dei verbo fundata à piis maioribus tradita ab illis etiam ipsis approbatam, hac tamé in parte negligunt: népesQuædam dici de Christo que

NATURA CHRISTI. 347:

feorfum, nec ad a dyor, nec ad humauturam à xoy affimptam, fed ad tota diftinguere inter hac duo theoremaotom prius est : Quædam dici de Chriexist convenient, non impliciter, opter humanam naturam affumptam; erius eft:

redam dici de Christo Secundum humanaturam. Hoceft: quatenus est humana

hat pracipui fontes errorum, quos hac

n disputatione refutaumus.

amobrem cum nostra de veritate cor- Generalis to Christi sententia locis expressis Scri- sine diffura-Enitatur, & cum præcipuis fidei Chri- tionis conclu z capitibus arctiffime cohereat : dog- fie. averò de Omnipræsentia corporis Chripugnet manifeftiffimis Scripturæ tefti-& præcipua Christianæ fidei capita ellat, atque adeò tot tantisque incomsafflictetur, vt inde nullis vnquam polaftinctionum adminiculis liberari; cumtam ad argumenta, quam ad Scripturæ m, & ad vererum testimonia, que huic mati prætexuntur, à nobis responsum mitslequitur, hác nostram sententiam:quá resenti disputatione probandam susceus, esse in clarissima veritatis luce contam : nempe, In una persona, que est lesus ifu, humanam naturam à xôy o assumptam, Q iiij.